# पूजीतित्व



¥ શ્રી: ૠુ

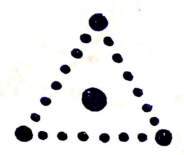
श्रीमदमृतग्रन्थमालाया: द्वादशं पुष्पम्

## श्रीपरमशिवस्तोत्रम्

तथा

#### वस्तु-स्थितिप्रकाशः

(हिन्दी-व्याख्या-सहितम)



#### ग्रन्थितम् — श्रोमद्श्रमृतवाग्भवाचार्यः

विद्वद्वरकलास्थानं श्रीपीठं पण्डितप्रियम् । अमृतं वाग्भवं भूयात् पुरुषार्थप्रसिद्धये ।।

प्रकाशक:

श्रीपीठं, सैद्ध-दर्शन-शोध-संस्थानं, जम्मू।



## पूजातत्त्व



महामहोपाध्याय श्रीगोपीनाथ कविराज एम.ए., डी. लिट. द्वारा प्रकाशित

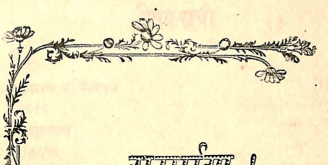
(Y : Po)

## प्राप्ति-स्थान श्री श्रोंकार नाथ मुट्टू ५२/४६, लद्दमीकुन्ड वाराणसी

Shri Shashi Bhushan Das-gupta, 35B, Charu Avenue, Calcutta—33.

सर्वाधिकार सुरचित

मूल्य : ४)



## समपंगा।

जिनके आन्तरिक आग्रह और उत्साह से पूजा की पुस्तक पहले संकितत हुई थी, जो समवेत पूजा में ऋोक पाठकर और सुनकर विशेष आनन्द अनुभव करती थीं—जो हमारी मित्रमंडली में "माजी" नाम से सुपरिचित थीं—उन क्विंगीया माजी की पुण्यस्मृति में यह प्रनथ समर्पित किया जाता है।

### 1 10 10 10 10

विभवे आग्नारिक आग्रह में शिक्षा है थी। मी विभवे आग्रह में शिक्ष के स्थानिक में स्थानिक मे

### विषय-सूची

| 66      |                     | विषय-सूची         | प्रशासक<br>विकास विकास विकास           |                 |
|---------|---------------------|-------------------|----------------------------------------|-----------------|
| 18      | विषय                |                   |                                        | पृष्ठांक        |
|         | . प्रकाशक का निवेदन | n e <del>m</del>  |                                        | -(iii)          |
| - h - h | मुखबंध 💮            |                   | (٤)-                                   | -(88)           |
|         | विष्णुस्मरण         |                   |                                        | १               |
| 132     | शुद्धितत्त्व        |                   | Gradient                               | १६              |
| 23.45   | धामतत्त्व           | ****              |                                        | २२              |
| A 200   | स्वरूपतत्त्व        |                   | Health-tenanti-                        | २४              |
|         | गुरुतत्त्व          |                   |                                        | २७              |
| ८.      | भगवत्तत्त्व         | n sure the source | 7F 30-BW                               | रद              |
|         | शक्तितत्त्व         | 18500 1950 1850   | [][][][][][][][][][][][][][][][][][][] | ₹⊏              |
| A - X V | पुरुषोत्तमतत्त्व    | ••••              |                                        | ५४              |
|         | न्यासतत्त्व         | ••••              | CLEB BOOK TO                           | इह              |
| 2       | उपचार-समपंग         | ***               | ••••                                   | 96              |
|         | प्रार्थना           | ••••              | 20                                     | 83              |
| 63 2    | प्रणाम              |                   | 1812                                   | 23              |
| १५.     | त्रिशरण             | ••••              |                                        | ११५             |
| १६.     | तत्त्वविभाग         | ····              | A STATE OF STATE                       | ११७             |
| १७.     | श्रीमूत्तिदर्शन     | ••••              | Lash programme                         | ११८             |
|         |                     | परिशिष्ट          |                                        |                 |
| १८.     | भगवत्तत्व           | The second second |                                        | 1.              |
|         | पु रुषोत्तम         |                   | ••••                                   | 9               |
|         | भगवान-इष्ट-गुरु     |                   | ••••                                   | 16              |
|         | गुरुतत्त्व          |                   | ••••                                   | 17              |
|         | इष्टतत्त्व          |                   |                                        | 22              |
|         |                     |                   |                                        | The Contract of |

|     | विषय                              |                        |               | पृष्ठांक |
|-----|-----------------------------------|------------------------|---------------|----------|
| २३. | भगवान्                            | FW-PP F                | ••••          | 28       |
|     | ऋषि-छन्द-देवता-विनियोः            | п 🗸 🐃                  |               | 29       |
| २५. | यंत्र-तंत्र-मंत्र रहस्य           |                        | ••••          | 31       |
| २६. | अधिकारी विचार                     |                        | ाना का नियोगन | 40       |
| २७. | गुरुवाद श्रीर दीचा                | ****                   |               | 43       |
| ₹5. | षटचक्रभेद                         |                        | 10 3 10 3     | 44       |
| ₹€. | <b>ग्र</b> न्थि <b>भेद</b>        |                        | 77            | 56       |
| ₹0. | कुएडलिनी                          |                        | 179           | 59       |
|     | इड़ा-पिंगला-सुषुम्ना नाड़ी        | <b>/</b>               | 1071          | 66       |
| ₹२. | मूर्तितत्त्व                      |                        |               | 70       |
| ₹₹. | व्यष्टि-समष्टि तत्त्व             |                        |               | 72       |
| ₹४. | सत्यप्रतिष्ठा-प्राण्प्रतिष्ठा-ग्र | <b>ानन्द</b> प्रतिष्ठा | ••••          | 73       |
| ३५. | पूजा के ऋंगविभाग                  | •                      | 199011        | 77       |
|     | धारणा-ध्यान-समाधि                 |                        | 704           | 82       |
| ₹७. | जप                                |                        | TROTAIN-Y     | 98       |
| ३८. | यज्ञ                              | ••••                   | ••••          | 114      |
| ₹.  | हवन                               |                        | ••••          | 115      |
|     | विसर्जन                           |                        |               | 118      |
|     | प्रसाद-वितरण                      |                        |               | 119      |
|     | सब कामों में पूजा                 |                        | ••••          | 122-144  |

## प्रकाशक का निवेदन

'पूजा' शब्द से त्र्याजकल साधारणतः भिन्न भिन्न प्रतिमात्रों को फल, फूल, जल, बेलपत्ती, चन्दन, धूप, दीप, ऋर्घांटि ऋर्पण करना समभा जाता है। इसके साथ अनेकों त्योहार, आचार-पद्धति और उत्सव-अनुष्ठान भी श्राकर मिल गये हैं। पूजा के बाहर के ग्रांग की तरफ अब हमारी दृष्टि इतनी त्राकृष्ट हो गई है कि हम पूजा की प्राण-वस्त त्र्यर्थात् उसकी प्रकृत ऋध्यात्म साधना प्रायः खो बैठे हैं ग्रौर पूजा के स्थलों को बाह्य त्र्याडम्बर एवं तामसिक उत्सव-त्र्यनुष्ठान में पर्यवसित कर दिया है। किन्तु वस्तुतः भारतवर्ष में वैदिक युग से लेकर वर्तमान काल तक पूजा एक जीवन्त ग्रध्यात्म-साधना रही है। इस ग्रध्यात्म-साधना की धारा श्रनेक समय फल्गु-स्रोत के समान ग्रदृष्ट होने पर भी ग्राज तक ग्रविन्छित्र भाव से चली त्रा रही है त्रीर हमारा विश्वास है कि इसी के द्वारा ही भारत का समग्र जातीय जीवन विधृत रहा है। त्राजकल के तामसिक भावावरण ने जो हमारी सत्य-दृष्टि को दक लिया है इसको दूर करके अपने आपको साधन-जीवन में प्रतिष्ठित करने की इस समय विशेष त्र्यावश्यकता है। इस ग्रुम संकल्प से उद्बुद्ध होकर पूज्य श्रीस्वामीजी ने (जो त्रपना नाम प्रचार नहीं करना चाहते हैं, इसी से उनका नाम अप्रकाशित रखा गया है ) अपने बन्धुश्रों में एक विशेष प्रणाली द्वारा पुजा का प्रचलन किया है। इस उद्देश्य से उन्होंने वैदिक काल से लेकर विभिन्न समयों की ऋध्यात्म-साधना के ऋनुकृत ऋनेक श्लोक संग्रह किये हैं त्रीर अपने भाव को प्रकट करने के लिए कुछ श्लोकों की रचना भी की है। मुख्यत: इन श्लोकों की ब्रावृत्ति ही पूजा है। इसके साथ पूजा के विभिन्न स्तरों तथा भावों के अनुकूल कुछ संगीत भी संयोजित किये गये हैं। ( संगीत बंगला भाषा में होने के कारण इस पुस्तक में नहीं दिये गये हैं )।

श्रीस्वामीजी की रचित श्रीर प्रचारित इस पूजा में कुछ बातें विशेष-रूप से लच्य करने योग्य हैं। प्रथमत: श्रीस्वामीजी की धारणा है कि

यह पूजा-प्रणाली कोई नई वस्तु नहीं है। यह प्राचीन भारत की सत्यपूर्ण अध्यात्म-साधना की धारा को अनुसरण करके रची गई है; केवल प्राचीन धारा को यथासम्भव वर्तमान समय के उपयोगी बना दिया गया है। द्विती-यतः वे बाह्य पूजा के विरोधी नहीं हैं तो भी वे मानसिक पूजा को प्रकृत साधना मानते हैं और प्रतिष्ठित करने की चेष्टा करते हैं। बाह्य पूजा सर्वदा मानसिक पूजा के सहायक एवं परियोषकरूप में ग्रहण करने योग्य है।

इस पूजा में सर्वापेदा लच्चाीय वस्तु है इसका क्रम । जो श्लोक यहाँ एकत्रित किये गये हैं ये इतरतत: विद्यित ग्रन्छे ग्रन्छे श्लोकों का संग्रहमात्र नहीं है। इनके कम में एक ग्रखंड साधना-रहस्य ग्रन्तिनिहत है। साधना के भीतर एक स्तर से दूसरे स्तर में तथा एक तत्व से दूसरे तत्व में ग्रयसर होने का एक विशेष कम है। यह कम श्रीस्वामीजो ने ग्रयनी साधना द्वारा अनुभृति से लाभ किया है। इसलिए श्रीस्वामीजी के पूजा-रहस्य में प्रवेश करने के लिए इस क्रम को हृदयंगम करना होगा अर्थात् पूजा के एक ग्रंग के बाद दूसरा ग्रंग ग्रीर एक तत्त्व के बाद दूसरा तत्त्व क्यों त्र्यौर कैसे त्राता है। जो इस पूजा को जीवनगत ( सार्थक ) बनाना चाहते हैं उनको इन पूजा-श्लोकों के भावार्थ के अन्तर्निहित इस क्रम को विशेषरूप से लच्य करने की चेष्टा करनी होगी। पूजा में जो विभिन्न तत्त्व हैं — जैसे गुरु-इष्ट-भगवान तत्त्व, शक्तितत्त्व, पुरुषोत्तमतत्त्व, न्यास-तत्त्व, उपचार-समर्पेण तत्त्व, प्रणामतस्व, विसर्जनतत्त्व, इत्यादि--उनके रहस्यों को ग्राच्छी तरह समके बिना पूजा का प्रकृत रहस्य समक्त में नहीं त्रायेगा । उदाहरणार्थं प्रचलित विश्वासानुसार् ब्रह्म, शिव, शक्ति, कृष्ण, प्रसृति त्रलग त्रलग परस्पर विरोधी तत्त्व माने जाते हैं किन्तु प्रकृत तत्त्व समभ में आजाने पर मालूम होगा कि विरोध तो कहीं है ही नहीं वरन् सब एक ही परम तत्त्व के विभिन्न प्रकाश हैं। यह तत्त्व-दृष्टि लाभ होने पर ही समभ में आयेगा कि शक्तितस्व के बाद पुरुषोत्तम तत्त्व क्यों आता है। श्लोकों की अन्वय-व्याख्या के बीच बीच में ये सब तत्त्व ग्रीर इनका त्रापस में ग्रभिन्न मेल समकाने की चेष्टा की गई है।

साधन रहस्य का पूरा विवेचन पूजा-रलोकों की अन्वयमूलक व्याख्या तथा सम्बंधित आलोचना में लिखना सम्भवपर नहीं हुआ। इसलिए एक दीर्घ परिशिष्ट पीछे दिया गया है जिसमें ध्यान, जग, पट्चक्रमेद, कुल-कुंडलिनी-जागरण एवं साधना के अन्यान्य गूढ़ रहस्यों को यथासम्भव सम्भाने की चेष्टा की गई है। साधना के रहस्यों को पूर्णरूप से लिखना या समभाना कभी भी सम्भवपर नहीं तोभी प्रकृत साधक (सत्य के खोजी) की सुविधा के लिए जहाँ तक होसका आभासरूप से इन रहस्यों पर प्रकाश डालने की चेष्टा की गई है। इस विवेचन में किसी पांडित्यमूलक आलो-चना अथवा कूटतर्क में प्रवेश नहीं किया गया है, केवल सर्वसाधारण के लिए प्रहण्योग्य और यथासम्भव सहज और सरल करने का प्रयत्न किया गया है।

श्रन्वयमूलक व्याख्या के बीच बीच में जो संद्वित श्रालोचना है श्रीर परिशिष्ट में जो विभिन्न तत्त्वों का विवरण है इनमें मेरे लेख श्रीर स्वामी जो के लेख मिलेजुले हैं। इन विषयों में मेरा उनसे एक मत होने के कारण ही ऐसा किया गया है। फिर भी कहीं कहीं पर केवल मेरे लेख उद्धरण चिह्न ("——") के भीतर दिये गये हैं।

जिनके लिए यह प्रन्थ लिखा गया है उनको यदि इससे अध्यात्म-जीवन की प्रेरणा और पथ-संघान लाभ हो तो हमारा उद्देश्य सफल होगा।

भक्त-बन्धु श्रों के विशेष श्रनुरोध ने (माताजी की श्रात्मा की तृप्ति के लिए) पं० श्रोंकार नाथ मुहू को इस पुस्तक का हिन्दी में श्रनुवाद करने को बाध्य किया। इस काम में व्यय का कुल भार उन्होंने लिया है। इसलिए इस पुस्तक की बिकरी से जो श्रर्थ-प्राप्ति होगी उसके श्रिधकारी वे ही होंगे। इस पुस्तक का सर्वस्वत्व उन्हीं का होगा।

रए, सिगरा, वाराणसी। रासपूर्णिमा, सं० २०१४

श्रीगोपीनाथ कविराज

भागपहुन का स्थापन के शोध नीच के को सीचान का बोध मार्ग है। आप मार्ग का स्थापन के का स्थापन के स्थापन के स्थापन के स्थापन के स्थापन के स्थापन के साम के सीचा के से साम के सीचा के सीच के सीचा के सीचा के सीचा के सीचा क

विश्व के संस्था होते पर साम हो स्था करा है जा है तह करात स्थाप करात करात है तह करात है तह करात है को इसका करात है तह करात है को इसका करा करात है तह करात है के स्थाप के स्थाप करात है के स्थाप करात है के स्थाप करात है के स्थाप करात करात है के स्थाप करात करात करात करात है के स्थाप करात करात है के स्थाप करात करात है के स्थाप करात है स्थाप करात है के स्थाप करात करात करात करात है के स्थाप करात है स्थाप करात है के स्थाप करात है के स्थाप करात है के स्थाप करात है स्थाप करात है के स्थाप के स्थाप करात है के स्थाप करात है

। (अप्रामान स्वामान्य ।।

भागोपीयाथ कविराज

ald of off indignation

### मुखबंध

भारत के प्राचीन ऋषि-मुनियों ने ध्यानयोग में पूर्णारूप से समाहित होकर भगवान की ज्ञात्म-शक्ति साद्मात्कार की---"ते ध्यानयोगानुगता त्रपश्यन् देवात्मशक्तिं स्वगुर्णैः निगृदाम्"। तत्र शक्ति के स्वरूप और कार्यप्रणाली-निर्णय की चेष्टा त्रारम्भ हुई । इसके बाद उन्होंने त्राविध्कार किया कि शक्ति ही जीव-जगत् की सृष्टि-स्थिति-लय का मूल है। यही शक्ति सबके भीतर छिपी हुई सबको चलाती है श्रीर सबके लिए जो कुछ प्रयोजनीय है उसकी व्यवस्था करती है—''याथातथ्यतोऽर्थान् व्यदधात शाश्वतीभ्यः समाभ्यः''। तत्र मालूम हुत्रा कि शक्ति के विना हमारी त्राँखें देख नहीं सकतीं, कान सुन नहीं सकते, मन चिन्ता नहीं कर सकता, हाथ काम नहीं कर सकते, पाँव चल नहीं सकते श्रीर प्राण जीवित नहीं रह सकता । शक्ति के अभाव से हमारे माँ-बाप, भाई-बहिन, बन्धु-बान्धवों का तथा हमारा भी अस्तित्व लोप हो जाता है। फिर अनुभव में आया कि ये शक्ति सचिदानन्दमयी हैं श्रीर वे हमको जीवित रखने में, पूर्ण परिण्ति दान करने में तथा हमको ज्ञान, ग्रानन्द, सुख, शान्ति, सौन्दर्य ऋौर माधुर्य से पूर्ण विभूषित करने में सदा व्यस्त हैं। वे इमको पूर्ण परिण्ति दान करना चाहती हैं ऋौर हमारी भगवत्-प्राप्ति में सहायक होना चाहती हैं परन्तु हम संस्कारवशतः श्रौर श्रज्ञानता के प्रभाव से उनके काम में बाधा देकर अपने लिए समस्त दुः ल-कष्ट की उत्पत्ति करते हैं। इसके बाद अनुभव में आया कि हम मानो अनादि अज्ञान के प्रभाव से अपने त्रानन्दमय स्वरूप को भूलकर एक त्रप्राकृत त्रानन्द देश से इस दुःखमय संसार में त्रा पड़े हैं। तब से माँ हमारे स्वरूप को जगाकर हमको अपने

त्र्यानन्द-धाम में वापस ले जाने के लिए व्यस्त हो गई हैं। माँ क्या कभी संतान का दुःख-कष्ट सहन कर सकती है। तो भी प्रेमानुरक्त माँ हमारे ऊपर ब ज व्यवहार नहीं करना चाहतीं, हमसे ज़बरदस्ती कोई का नहीं कराना चाहतीं। इसीलिए हमारे चारों त्रोर त्रानन्द की लीला फैलाई हुई है। उनको समस्त प्रकृति ग्रानन्द का वेष धारणकर हपारा मन हरण करने में व्यस्त है। शब्द-स्पर्श-रूब-रस-गंव हमको प्रलुब्व कर माँ के देश में ले जाने की चेष्टा कर रहे हैं। हमारा प्रकृत स्वरूप स्थानन्दमय है। हम सिचदानन्दमय की संतान हैं। चारों तरफ़ की त्रानन्द-विभूति हमारे भीतर की भूली हुई स्त्रानन्द-स्मृति को जगाने की चेष्टा कर रही है। यथाक्रम तब हम त्रानन्द के लिए लुब्ब हो पड़े त्र्यौर चारों तरफ त्रानन्द की खोज शुरू हो गई । अभ्यास के दोष से हमारी पाचन-शक्ति लोग हो गई है। त्र्यर्थात् हमारी त्रानन्द ग्रहण करने की शक्ति जाती रही है। इसोसे माँ अपने परम त्रानन्द स्वरूप को छिपाकर हमारे प्रह्णयोग्य माँ बाप, भाई-बहिन, पति-पत्नी ब्रादि का रूप धारणकर हमारे सामने उपस्थित हुई हैं श्रीर हमारे चारों तरफ़ सौन्दर्य माधुर्य विस्तृत किये हुए हैं। समी विषयों में शिच्क-गुरु की आवश्यकता होती है। इस हेतु माँ महात्माओं का रूप घारणकर हमारी ग्रहणयोग्यता बढ़ाने की चेष्टा करती हैं। ज्यादा खाकर श्रस्वस्थ न हो जाएँ इस कारण भगवद्-विधान स्त्राविष्कृत हुत्रा श्रौर श्रनुभव में श्राया कि माँ एकाधार में विधान भी हैं श्रौर विधाता भी । हम माँ का विधान पालन करके ही विधाता के निकट जा सकते हैं। तब वेदादि शास्त्र त्राविष्कृत हुए, यथाकम माँ की मूर्ति नज़र में श्राने लगी, जिससे हम कभी भूल न जाएँ कि माँ का विधान पालन करने में मुख श्रीर विधान लंघन करने में दुःख-कष्ट है। दुर्गा, काली, ब्रादि मातृ-मूर्तियाँ इसी भाव के द्योतक हैं। जीव ने पहले भय से माँ का विधान पालन करना त्रारम्भ किया, फिर घीरे घीरे चद्ररूपी भगवान का करुणामय रूप दर्शन में आने लगा।

हमारा स्वरूप ग्रानन्दमय है—इसीसे तों चारों तरफ़ ग्रानन्द की खोज चत रही है। जीव जो कुछ सोचता या करता है उसका मूल कारण त्रानन्द है। त्रानन्द का ठीक रास्ता हुँ इ नहीं पाता त्रीर प्रलोभन के वश अनेक समय ग़ज़त रास्ते पर चलने लगता है। किन्तु चाहे वह समके या न समके वह चाहता है केवल ब्रानन्द । हमारे सब साधन-भजन त्रीर कार्यकलाप के मूल में यही त्रानन्द की खोज है - त्रानन्दमय विस्मृत स्वरूप का संधान लाभ करना ( to regain the lost Paradise )। माँ चाहती हैं स्त्रानन्द देना, स्त्रानन्द के रास्ते पर चलाना । हमारी देह तथा मन का प्रत्येक परमासु स्त्रानन्द की खोज में लगा है। इस त्रानन्द की ताल में बाधा न देकर माँ के चलाये हुए रास्ते पर चलना श्रीर त्रानन्द लाभ करना ही (माँ के) सब कार्य का लद्य है। माँ का उद्देश्य जानकर माँ की इच्छा के आगो अपनी विकृत इच्छा को समर्पण करना ह्योर माँ के पथ पर चलने के लिए दृढ़प्रतिज्ञ होना ही प्रकृत 'दीवा' है। माँ की संगति में चलते-चलते माँ के संग उनके आतन्दधाम में प्रवेश लाभ करना ही साधना का लद्य है। माँ के आनन्दधाम में प्रवेश लाभ करने पर उनकी लीला दर्शन करना श्रीर उनकी श्रानन्द-लीला में सहायक होना ही प्रकृत 'भजन' है। साधन होता है प्रवर्तक श्रीर साधक श्रवस्था में, भजन साधित होता है तिद्व अवस्था में। साधक को चित्त को शूत्य करना होगा और माँ इमारे शूत्य चित्त को पूर्णत्व से भरपूर करेंगी।

वस्तुतः भगवान की चित्राक्ति स्त्रयं ही भगवान की पूजा करती हैं। ये शक्ति परिग्रह-शक्ति के रूप में अपनी प्रिय सन्तान को अपने धाम में ले जाने के लिए, उसको भगवद्-भाव से परिभावित करने में और उसको भगवत् प्राप्ति अर्थात् पूर्णता लाभ कराने में सर्वदा व्यस्त हैं। वे हमारे भीतर बैठी हुई हमको यह परिण्ति दान करने के लिए कितनी सचेष्ट हैं इसको यथासम्भव जानकर अपने

जीवन तथा कार्थकलाप को उसके अनुकूल करना ही हमारी पूजा है। जिससे हमारे कामना-वासना आदि शक्ति के कार्य में बाधा न दें, इसका नाम है शुद्धितत्व। ध्यान द्वारा हम माँ का उद्देश्य जानने की चेष्टा करते हैं और उपलब्धि द्वारा उससे तन्मयता लाभकर अपने स्वरूप में समाहित होते हैं। हमारी पूजा माँ की पूजा की नक्तलमात्र है। यहाँ पुरुषमेध एवं नरमेध यज्ञ का तत्त्व तुलनीय है।

साधारणतः भगवान श्रीर साधन-भजन के संबन्ध में जो श्रविश्वास श्रीर श्रश्रद्धा देखी जाती है—विशेषतः शिच्तित सम्प्रदाय में —उसके लिए हम ही दायी हैं। हमारे भाव, वचन श्रीर कर्म को देखकर लोग भगवान में विश्वास करने में लुब्ध नहीं होते। श्रानन्दमय के उपासक को सर्वदा श्रानन्द में रहना श्रीर सब को श्रानन्द देते रहना श्रत्यावश्यक है। संशय श्रीर निराश भाव नास्तिक को ही शोभा देता है। जो भगवान में विश्वास करता है उसको कोई श्रनुचित कार्य करने की प्रवृत्ति या साहस नहीं होना चाहिए।

दुःख की बात है कि जो कहते हैं कि "में भगवान् को नहीं मानता, साधन-मजन में विश्वास नहीं करता" वे एक बार भी सोचकर नहीं देखते कि प्राचीन ऋषि-मुनि अथवा आधुनिक साधकगण भगवान किसको कहते हैं, उनका स्वरूप क्या है और उनको पाने का उपाय क्या है । यदि भगवान हमारे जीवनधारण में, उन्नति लाभ में एवं पूर्णता लाभ में सहायक हों और साधन-भजन का यही उद्देश्य हो तो "साधन-भजन को नहीं मानता" कहना एक बड़ी मूर्खता की बात होगी। जिसको 'जानता नहीं' उसको कहना 'मानता नहीं' यह बुद्धिमानी का लज्जण नहीं है। भगवान यदि सिचदानन्द हों तो अपनी सत्ता को सार्थक करना अर्थात् जीवित रहना, ज्ञान लाभ करना तथा आनन्द लाभ करना—एक शब्द में सत्ता, जैतन्य और आनन्द से पूर्णतया विभूषित होना—कौन नहीं चाहता।

हमारे भगवान एक ऐसी वस्तु हैं जिनके अप्रकाश से हमारे आत्मीय-स्वजन तक हमारे मुख में आग लगाकर हमको तिलांजलि देने को बाध्य होते हैं। "कुछ जानता नहीं, मानता भी नहीं" इस उक्ति में मेरा त्र्यस्तित्व होना ऋत्यावश्यक है। यहाँ से असल 'मैं' की खोज शुरू होती है। इस 'मैं' के ऋनुसंधान में, विशेष विचार के पश्चात्, ऋषियों ने एक स्थायी और उत्तम 'मैं' खोज निकाला है जिसका प्रकृत स्वरूप वाक्य श्रीर मन के श्रगोचर है। तत्त्रदर्शी ऋषियों ने उनको सचिदानन्द रूप निर्घारित किया है। वेद कहते हैं कि वे निर्गुण भी हैं और सगुण भी। वे अपनी शक्ति द्वारा जितना अपने आप को प्रकाशित करते हैं अर्थात् हम अपनी इन्द्रियों को शुद्ध और परिणत कर शक्ति की सहायता से जितना उनके स्वरूप को जान सकते हैं, उसी श्रवधि तक वे सगुण हैं। इसके परे उनका जो अज्ञात, अपरिचित अथवा अप्रकाश अंश है वह निर्गुण है। तत्वदर्शी ऋषियों ने भगवान के प्रकाशांश को अवलम्बन कर उनको सगुण, सचिदानन्द, पुरुषोत्तम, त्र्यादि नाम से निर्देश किया है। जो शक्ति जगत् के अनन्त वैचित्र्य की, अनन्त सौन्दर्य, माधुर्य और लावएय की तथा अनन्त शक्ति, ज्ञान और ग्रानन्द की मूल प्रसवण है एवं अशेष कल्याण-गुण की खान है—हम उसके अंश अथवा प्रतिबिम्ब हैं - वही ग्रनन्त शक्ति बीजाकार में हमारे भीतर सप्त भाव में ग्रवस्थित है। इस शक्ति को जागरित कर—श्रपने श्रापको भगवद्-भाव से परि-भावित कर, भगवत्-शक्ति युक्त होकर-भगवत्-प्रिय कार्य साधन में नियुक्त रखना हो जीवन का परम व चरम उद्देश्य है।

साधना क्या है ? भगवत्-प्राप्ति अर्थात् पूर्णता लाभ करने का सहज, सुन्दर और स्वाभाविक उपाय (The easiest, best and the most natural method of attaining Perfection)। जिससे इमारी शारीरिक, मानसिक और आध्यात्मिक पूर्ण परिणति लाभ हो उसी

का नाम साधना है। शरीर स्वस्थ, सबल श्रीर कार्यच्म हो; मन ज्ञान, प्रेम और त्रानन्द से भरपूर रहे; सत्र जीवों को त्रपने प्रेमास्पद भगवान की जीवन्त मूर्त्ति जानकर सबके कल्यागासाधन में हम सचेष्ट हों—यही साधना का लच्य है। साधना के संबन्ध में लोगों की विकृत धारणा दूर हो जाने पर हमारा विश्वास है कि अविश्वासी नास्तिक भी साधन-भजन करने में लुब्ध होंगे। स्वस्थ शरीर त्र्यौर मन की प्रसन्नता कौन नहीं चाहता। भगवद्-विधान जान कर श्रौर उसके श्रनुकृल चलकर जीवन में उन्नति लाभ करना अर्थात् परमानन्द में वास करना ही साधन-भजन का उद्देश्य है। जो उन्नति च्रीर शान्ति लाभ करने की चेष्टा करते हैं के त्रज्ञात रूप से श्रीभगवान की साधना करते हैं। त्रगर वे साधन-तत्त्व से श्रवगत होते तो समभ सकते कि चरम उन्नति एवं परम शान्ति सहज, सुन्दर श्रौर स्वाभाविक उपाय से कैसे लाभ की जाए। शास्त्र, गुरु श्रौर विवेक की सहायता से जानना होगा कि मेरे जीवन का प्रकृत लद्द्य क्या है, मैं क्या करने आया हूँ, मेरे जीवन की चरम सार्थकता कहाँ है और में किस उपाय से पूर्ण परिणति तथा परम शान्ति लाभ कर सकता हूँ। पंडितों ने विशेष रूप से विचार करके पता लगाया है कि धन दौलत, स्वजन-बन्धु, भोगैश्वर्य, त्र्यादि से जो सुख प्राप्त होता है वह केवल सामयिक है स्थायी नहीं। इस सुख से मन की प्रकृत प्यास नहीं मिटती। ऋषियों ने जीवन में प्रत्यत्त कर प्रमाणित किया है कि जीवन का चरम उद्देश्य भगवत्-प्राप्ति है। भगवत्-प्राप्ति का अर्थ ही है पूर्ण परिस्ति अथवा चरम शान्ति लाभ करना । अपने देह, मन और आत्मा के समस्त कार्य को भगवत्-प्राप्ति के, पूर्णता लाभ के, अनुकूल करना ही हमारी साधना है। ज्ञान तथा ज्ञानी की सहायता से यह परम तत्त्व और इसकी प्राप्ति के उपाय को जान लेना होगा श्रीर कर्मचेत्र में श्रपने जीवन को उसके अनुसार चलाकर परम शान्ति लाभ करना होगा अर्थात् जीवन का उद्देश्य सफल करना होगा।

साधारणतः साधन-प्रणाली दो भागों में विभक्त है—(१) साधन अवस्था के लिए और (२) सिद्ध अवस्था के लिए।

साधन त्र्यवस्था—भगवान को—भगवत्-तत्त्व को—नित्यसिद्ध, स्वयं-प्रकाश कहा मया है। साधन-भजन केवल उनकी प्राप्ति की बाधात्रों को दूर करने के लिए है।

"नित्य सिद्ध कृष्णप्रम साध्य कमु नय।
श्रवणादि शुद्धचित्त करये उदय।।" (चैतन्य चिरतामृत)
भित्तम् अप्रयोजकम् प्रकृतीनाम् आवरण-मेदस्तु ततः चेत्रिकवत्'
(पतंजितः)। आवरण हैं—मिलनता, अज्ञानता, कामना, वासना,
आसिक्तं, अहंकार, निज-सुख-स्पृहां, प्रतिष्ठा-मोहं, आदि। सभी सम्प्रदायां
ने इनको दूर करने के लिए उपदेश किया है। जीव का काम केवल
आवरण दूर करना है, तदनन्तर स्वयंप्रकाश अपने आप हो प्रकाशित हो
जाते हैं। इसीलिए स्नान, संयम, साधन-श्लोक पाठ, सत्संग, पुर्य
अनुष्ठान, जीव-सेवादि का उद्घेख देखा जाता है। ये सब शुद्धितत्त्व के
अन्तर्गत हैं। इसके पश्चात् धारणा, ध्यान और समाधि की आवश्यकता

सिद्ध अवस्था — सिद्ध अवस्था में साधन-भजन के विध्न, बाधा और आवरणादि के दूर हो जाने के फलस्वरूप सर्वत्र ब्रह्म-दर्शन लाभ होता है। जीव-जगत् भगवान की जीवन्त मूर्ति हो जाते हैं। तब सर्वत्र ब्रह्म-दर्शन, ध्यान और सेवा स्वाभाविक हो जाने के कारण सिद्धपुरुष के सब भाव, चिन्ता और कार्य पूजा में पिरणत हो जाते हैं। भगवान की लीला दर्शन करना और अपने अपने अधिकारानुसार भगवत्लीला में योग देना ही उनका एक मात्र कार्य और साधना हो जाती है। 'मत्कर्मकृत् मत्परमो मद्भक्तः' (गीता ११-५५) का भाव तब जीवन में प्रकृत सत्य मूर्ति रूप में दिखाई देता है। यही पूजा भारत के प्राचीन ऋषि करते थे और इसी पूजा में वृन्दावन की गोपियाँ विभोर रहती थीं। भगवान को

छोड़कर वे न कुछ जानते थे, न सोच सकते थे। भगवान के कार्य के स्रातिरिक्त श्रीर वे कुछ कर ही नहीं सकते थे।

साधना के भीतर तीन तत्त्व ऋतुभव में ऋाते हैं:—(१) शुद्धि (२) ध्यान ऋौर (३) उपलब्धि । शुद्धि-तत्त्व का उल्लेख ऋागे किया गया है।

ध्यान की सहायता से ज्ञात्मदर्शन सुलभ होता है ज्रौर भगवत्-स्वरूप तथा उसकी कार्यपणाली ज्रौर लीला रहस्य अनुभव करने की योग्यता लाभ होती है। इसके फलस्वरूप उपलब्धि का रास्ता खुल जाता है। तब यह अनुभव में ज्ञाने लगता है कि भगवान बाहर एवं भीतर बैठे कैसे लीला कर रहे हैं ज्रौर इस लीला का उद्देश्य क्या है। इसके बाद साधक अपने कर्म के द्वारा ध्यान से उपलब्ध भगवत्-लीला के अनुकूल अपने जीवन को नियन्त्रित कर, स्वधर्म पालन कर, इस लीला के सहाय-भूत होता है।

जीव भगवान की विभ्ित श्रयंवा संतान-संतित है। बाल-क्यों को सुखी न करके माँ जाप को सुखी नहीं किया जा सकता। सन्तान की सेवा ही माँ-जाप की सेवा है। इसीलिए जीव के स्नान-ग्राहारादि के द्वारा विश्वरूप भगवान को रनान-ग्राहारादि ग्रपंण करने की व्यवस्था है। इम शुद्ध श्रीर शान्त होकर जीव के भीतर से ही शिव का दर्शन लाभ करते हैं। तव जीव-प्रेम भगवत्-प्रेम में ग्रीर जीव-सेवा भगवत्-सेवा में परिणत हो जाते हैं। साधक श्रपने श्रात्मा को सर्वभ्तात्मरूप में श्रात्म करता है। वह सबके भीतर श्रात्मदर्शन करने की श्रीर श्रात्मा को श्रयात् भगवान को प्रस्फृटित करने की चेष्टा करता है। श्रपनी उन्नति एवं शान्ति के लिए जितनी चेष्टा करता है सबके सुख श्रीर शान्ति के लिए उतनी ही चेष्टा करे बिना नहीं रह सकता। साधक 'पर' किसीको नहीं समभता। उसके कोषानुसार जीवसेवा श्रात्मसेवा का ही नामान्तर है। सब भ्तों में श्रात्मदर्शन, श्रात्मोपलिब , श्रात्मसेवा उसकी साधना

का उद्देश्य है। वह सत्य-प्रतिष्ठा द्वारा सर्वत्र ग्रात्मदर्शन, प्राग्-प्रतिष्ठा द्वारा सर्वत्र भगवत्-लीला-रस ग्रास्वादन तथा ग्रानन्द-प्रतिष्ठा द्वारा ग्रानन्द-एस में विभोर ग्रीर समाहित रहता है ग्रीर ग्रपने ग्राग विभोर ग्रीर समाहित होकर सबको यह ग्रानन्द-रस ग्रास्वाद करने की योग्यता . प्रदान करने की चेष्टा करता है।

प्रकृत साधक की दृष्टि में संसार भगवान का ख्रानन्द्धाम है ख्रीर जीव वेष धारण किया हुन्ना शिव श्रर्थात् भगवान की जीवन्त मूर्ति है। मालूम पड़ता है कि जैसे भगवान हमारे ग्रहणयोग्य होने के लिए ख्रात्मीय स्वजनों के रूप में हमारे सामने उपस्थित हुए हैं। माँ-बाप—ख्रन्नपूर्णा विश्वनाथ; पित—शिव, राम व कृष्ण; स्त्री—पार्वती, सीता व राधा; लड़का— बालगोपाल; लड़की—कन्या भगवती रूप में दिखाई देते हैं। सबके भीतर भगवान का ध्यान ख्रीर दर्शन लाभ करने के लिए वह प्रार्थना करता है। सबको सेवा उसकी पूजा में परिणत हो जाती है; जीवन मधुमय, कार्य साधनमय ख्रीर निद्रा समाधि हो जाती है।

'पूजा'—श्रेष्ठ व्यक्ति अथवा तत्त्व के सान्निध्य से श्रेष्ठता लाभ करना। 'उपासना'—उपास्य के सान्निध्य से उपास्य के भाव से परिभावित होना, जैसे आग के सान्निध्य से देह गर्म हो जाती है और बरफ के सान्निध्य से देह शीतल हो जाती है। किसो आदर्श जीवन अथवा तत्त्व को सामने रखकर, धारणा, ध्यान ओर समाधि द्वारा उसमें तन्मय हो जाना पूजा का उद्देश्य है। जो किसी आदर्श चित्र को अवलम्बन कर अपने जीवन को आदर्श-स्थानीय बनाने की चेष्टा करते हैं वे चाहे मानें या न मानें, उस आदर्श चित्र की पूजा करते हैं।

'मुक्तिहिंत्वाऽन्यथाख्याति स्व-स्वरूपेणावस्थितिः"—हमारे शास्त्र ने सिद्धि को स्वरूपोपलब्धि श्रीर मुक्ति को श्रन्यथा-ख्यातिरहित श्रपने स्वरूप में श्रवस्थिति कहा है। हार श्रपने गले में है लेकिन श्रपने गले की तरफ न देलकर हम हार हुँ इने में लगे हैं। कस्तूरी मृग की नाभि में है लेकिन कस्त्री-गन्ध से लुब्ब हरिएए गन्ध की खोज में पागल के समान इधर-उधर दौड़ता-फिरता है। वास्तव में भगवान हमारे भीतर ही हैं, उन्होंकी शक्ति से सब काम हो रहा है, वे ही हमारे भीतर लीलारत हैं लेकिन हम भीतर की तरफ़ न देखकर उनको बाहर खोजते-फरते हैं। श्रपने भीतर के छिपे हुए तन्व को बाहर को मूर्ति में श्रारोप कर, शास्त्रोक्त विधानानुसार साधना द्वारा उनकी स्वरूपोपलब्धि कर, धारएए, ध्यान श्रौर समाधि द्वारा उनमें तन्मयता लाभ कर हम श्रपने भीतर के श्रदृष्ट तन्व का दर्शन लाभ करते हैं। जो सत्य होते हुए भी श्रसत्य श्रथवा श्रसम्भव मालूम होता था उसमें सत्यारोप कर उस सत्य को पत्यन्त करना ही हमारी साधना का उद्देश्य है। सुतरा 'पूजा' है वास्तव में विस्मृत स्वरूप श्रथवा तन्व की पुनरूपलब्धि (Regain of lost Paradise)।

श्रसाधक श्रवस्था में जिनके श्रनुकूल होना तो दूर रहा जिनके श्रस्तित्व तक में विश्वास नहीं करता था, सद्गुरु ने श्रपना श्रादर्श जीवन सामने रखकर उनसे कुछ परिचय करा दिया। तत्पश्चात् उनके सान्निध्य से श्र्यात् उनको तत्त्वोपलिब्ध के फलस्वरूप श्रपना श्रन्तर जितना-जितना उनके भाव से भावित होने लगा उतना ही में श्रज्ञात रूप से उनके श्रनुकूल होने लगा। श्रन्त में ऐसा समय श्राया जब में उस श्रादर्श तत्त्र में समाहित होने के कारण श्रादर्श का सारूप्य लाभकर स्वयं श्रादर्शमय हो गया। जो श्रसम्भव मालूम होता था वह सत्य में परिण्त हुश्रा। साधक साधना द्वारा इष्ट तत्त्व में समाहित होकर इष्टमय हो जाता है। भाई तत्त्व जब तक सिद्ध जीवन में टक्ट होकर श्रीर साधना द्वारा उपलब्ध होकर श्रपने जीवन में प्रत्यचीभूत न हो तब तक उस तत्त्व का वास्तिविक श्रर्थ समफ मे नहीं श्राता।

दीचा के मन्त्र में एक शब्द होता हैं। इष्ट के जीवन के भीतर उसका

त्र्यर्थ उपलब्ध होता है। साधना द्वारा प्रत्येक तत्त्व में इष्ट की लीला त्र्यनुभव करने के फलस्वरूप उसकी प्राण्यितिष्ठा होती है। तब मंत्र की सिद्धि प्राप्त होती है।

वैदिक युग में साधना के लिए शिष्य को गुरु के घर जाना होता था। वहाँ रहकर शिष्य को गुरु के ब्रादेशानुसार चलना होता था। इसके परिणामस्वरूप शिष्य समस्त उच्छुङ्खलता से रिवत हुन्रा प्रकृत स्वाधीनता लाभ करने का सुयोग पाता था। कारण, स्वाधीन का ऋर्थ है स्व के, ऋपने ऋात्मा के, भगवान के, भगवट् विधान के ऋधीन होना। संयत शुद्ध शिष्य शास्त्र, गुरु श्रीर विवेक की सहायता से श्रपने जीवन का लद्य निर्ण्य कर, उस लद्य का पूर्ण विकास श्रीर स्वरूप सद्गुरु श्रथवा इष्ट-तत्त्व के भीतर उपलब्ध कर श्रीर उसी श्रादर्शानुसार श्रपना जीवन गठनकर, उसमें तन्मयता लाभकर, श्रपने भीतर बीजाकार में निहित भगवत्-शक्ति को पूर्ण विकसित करने का सुयोग पाता था। गुरु शिष्य को स्वधर्म तत्त्व ऋर्थात् ऋपने प्रति कर्तव्य रूप ऋषभमतत्त्व एवं समाज ऋथवा जीव-जगत् के प्रति कर्तव्यरूप वर्णतत्त्व ( Duty to Self and Duty to Society ) श्रौर उसकी साधन-प्रणाली उत्तम रूप से समभा देते थे। त्रपने जीवन में भगवद्इच्छा जानकर स्वधम्म पालन द्वारा उस इच्छा को पूर्ण करने के लिए व्रती होने का नाम ही था 'दी चा'। शिष्य गुरु को - अपने इष्ट को - अपने भीतर की बीजरूप निहित भगवत्-शक्ति की पूर्ण विकसित अवस्था समभता था। उनके आदर्शानुसार जीवन गठनकर, उनसे तन्मयता लाभकर, ठीक उनके समान हो जाना ही उसकी साधना का ट हेश्य होता था।

साधारणतः साधकगण को तीन श्रेणियों में विभक्त किया जाता है—ज्ञानी, योगी और भक्त । ज्ञानी का प्रधान लच्य है ब्रह्म में तादात्म्य लाभ करना, उपाय है आत्म-श्रनात्म-तत्त्व का विवेक । योगी का लच्य है जीवात्मा श्रीर परमात्मा का मिलन साधन, उपाय है अपने को परमात्मा से युक्तकर अनासक्त फलाकांचारहित होकर यज्ञार्थ कर्म करना । भक्त का लद्य है भगवान से प्रेम लाभ करना, अपने जीवन में भाव, वचन और कर्म द्वारा भगवद्-इच्छा सफल करना; उपाय है भगवान को आत्मिनिवेदन, सर्वत्र भगवत्-लीला की अनुभूति, जीव-जगत् को भगवत्-विभूति जानकर जीव की सेवा करना। भक्तियोग में फिर शान्त, दास्य, सख्य, वात्सल्य और मधुर भाव के साधक दृष्ट होते हैं।

पूजा एक प्रकार का आरोप-साधन (auto suggestion) है। अपनी अनुभूति को आदर्श चरित्र में आरोपित कर, उसके भीतर भगवद्-भाव के ध्यान द्वारा भगवता उपलब्ध कर, उस भगवत्-तत्त्व—भगवद्-भाव—को अपने भीतर प्रस्फुटित कर—अनुभव कर—भगवद्-भाव को आपने भीतर प्रस्फुटित कर—अनुभव कर—भगवद्-भाव से भरपूर हो जाना ही पूजा का उद्देश्य है। भगवान हमारे भीतर हैं लेकिन हम उनको देख नहीं पाते। उनके अस्तित्व में विश्वास कर, मन को बाह्य विषयों से हटा कर, कल्पना द्वारा उस भगवत्-तत्त्व का ध्यान करते करते वह छिपा हुआ तत्त्व अनुभव में आ जाता है।

जो तस्व स्थूल दृष्टि से दिखाई नहीं देता, चिन्ता से धारणा में नहीं ख्राता उस तस्व को उपलब्ध करने का एक मात्र उपाय यही है कि जिन्होंने उस तस्व की उपलब्ध की है उनके उपदेशानुसार साधन-मजन द्वारा उसको उपलब्ध करने को चेष्टा करना । अपरोज्ञदशों की अनुभूति को सत्य मानकर ही हमारा शास्त्र बना है । हमारा दृढ़ विश्वास है कि विज्ञान और दर्शन उसका खंडन न करके भविष्य में उसका मंडन करने को बाध्य होंगे । इसलिए हम विज्ञान का बहुल प्रचार पसंद करते हैं । हमारा विश्वास है कि भविष्यत् में एक सभय आदेगा जब शिच्तित सम्प्रदाय हमारी साधन-पद्धित को विज्ञान-सम्मत और कल्याणप्रद सम्भकर साधना द्वारा सिद्धि लाभ करने का प्रयत्न करेंगे ।

भगवान जगत् सृष्टि करके सब सृष्ट पदार्थों के भीतर प्रवेश कर गये। जगत् का सब कार्य उनके सानिध्य से, उनकी इच्छा से तथा उनकी शक्ति से हो रहा है। जीव का श्रहंकार उसके श्रीर भगवान के बीच में श्राकर भगवान को देखने नहीं देता श्रीर भगवान के सब कमों को श्रपना कहकर, सब कमों को विकृत कर, भगवत्-जीजा श्रास्वाद करने में—भगवद्-इच्छा सफल होने में—भगवत्-जीजा श्रान्य करने में बाधा देता है। परिणाम यह होता है कि श्रानन्दधाम संसार रूपी बंदीशाला मालूम पड़ता है, जीजा कर्म-भोग प्रतीत होतो है, कर्म में बन्धन बोध श्रा जाता है, श्रात्मीय श्रात्मीय हो जाते हैं, श्रपना पराया मालूम होता है श्रीर जीवन श्रानन्द का स्फरण न होकर एक दुविषद्य बोक्त हो जाता है। रज्जु को कल्पित सर्प के नाई हम नित्य-श्रुद्ध-बुद्ध-मुक्त-श्रानन्दस्वरूप को श्रीनत्य-मिलन-त्रस्त-भीत-श्रशान्त-दुःखप्रपीड़ित समक्त बैठते हैं।

जिससे भगवान श्रीर जीव के बीच का किल्पत श्रावरण दूर होकर स्वप्रकाश भगवान श्रवाधितरूप से प्रकाशित तथा श्रव्यक्त्य हों; जिससे हमारे जीवन में उनकी इच्छा पूर्ण सफलता लामकर हमारे देहादि को उनके हाथ के यन्त्र में परिण्त करे; जिससे हप श्रपने जीवन को उनके लीलारस का स्फुरण—श्रानन्द का प्रकाश—श्रव्यमवकर जगत् को श्रानन्दधाम तथा जीव को वेष्र धारण किया हुन्ना शिव समभकर हम उनका लीला-रस श्रास्वाद करते करते उनके श्रानन्द में विमोर होकर उनमें तन्मयता लाभ कर सकें, यही पूजा का—साधनभजन का उद्देशय है।

याद रखना होगा कि यह हमारा जीव-जगत् चरम और परम तस्व का विकास है। पुरुषोत्तम की देह में यह तस्व पूर्ण रूप में जीवनगत अर्थात् सत्य में परिगत हुआ है (Principle Personified—Abstract Concretised)। हमारे पुरुषोत्तम दुर्गा, काली, आदि तास्विक मूर्तियों के जीवन्त विग्रह हैं जिनके भीतर समस्त चरम तस्व जीवनगत व सत्य में परिगत हुआ है। अर्थात् वाक्य मन से अतीत

तत्त्व कुछ ग्रानुभववेद्य (ग्रहणयोग्य) होकर ग्रादर्श गुरू व इष्ट रूप में परिकल्पित हुन्ना है। इन्हीं पुरुषोत्तम को ग्रवलम्बन कर चरम तत्त्व त्र्यास्वाद किया जा सकता है।

#### क्ष क्षेत्र के पूर्व प्राथित का अर्थ तत् सत् । १९०५ व्यापन — वे केव्ह प्राथित के प्राथम व्यापन कार्य

के और जीवन सामान क्षेत्र का स्ट्रांस के ही हर एक पुरस्का प्राप्त है। जाता है। जाता

कालास्य या रहाया—सामस्य का योग्या क्यांक्रिया द्वार के ज्ञानस्यान तथा की के भारण किया हुआ विद्या सम्प्रकार एम उपका जीवारण आकार कार्ड नहीं उसे सान्य में विद्वार शिक्ट एकी अस्टामा साम कर महि रही एका सान्यताण नवा का

आह प्याचा है। भी कि वर साध्य जाद प्राच द्वार की में भी हर का प्राच के प्राच के प्राच के कि वर प्राच के स्थाप के प्राच के प्रच के प्राच के प्रच के प्राच के प्रच के प्रच के प्रच के प्रच के प्रच के प्रचच के प्रच के प्रचच के प्रचच

the manup issues is not the first and the foundary to

मंगलाचरण—यहाँ पूजा का सार त्र्रंश संत्तेपतः निर्देश कर शुभकार्य में भगवत्कृपा लाभ के लिए प्रार्थना करनी चाहिए।

#### विष्णुस्मरण

#### 🕸 ॐ तत् सत्

यह मंत्र भगवद्-स्वरूप का द्योतक है । गीतादि शास्त्रों में ॐ तत् सत् मंत्र उच्चारण करके सब शुभकार्य श्रारम्भ करने की व्यवस्था देखी जाती है । 'ॐ तत्सत्' में हमें तीन शब्द मिलते हैं । इसमें 'ॐ' शब्द महर्षि पतंजित के मतानुसार परमेश्वर का वाचक है—'तस्य वाचकः प्रणवः' । ॐ-कार भगवान का पूर्णस्वरूप प्रतिपादन करता है । यह भगवान के सगुण एवं निर्मुण दोनो भावों के द्योतक है । श्रकार-उकार-मकार, जायत-स्वप्न-सुपुति, स्थूल-सूद्दम-कारण, सृष्टि-स्थिति-लयात्मक ब्रह्मा-विष्णु-शिव के द्योतक हैं । श्रधमात्रा नाद-विन्दु-कला स्तर तक—यहाँ तक कि शुद्ध श्रात्मा की चित्-कला के स्तर तक विस्तृत है । श्रकार-उकार-मकार सगुण भाव के एवं श्रधमात्रा निर्मुण भाव की द्योतक होने के कारण श्रनेक लोग ॐ-कार शब्द को शिव-शक्ति की युगल मूर्ति रूप में ग्रहण करते हैं । 'ॐकार' मंत्र के साधन से हम चित्त को मेक्दंडस्थ मूलाधार चक्र से सहसार तक ले जाकर निर्मुण ब्रह्म में स्थिति लाम करने के रहस्य से परिज्ञात होते हैं। इसमें 'ऋ'-कार का स्थान मूलाधार से नामिस्थ मिणपुर तक, 'उ'-कार का स्थान नामि से हृद्यस्थ ऋनाहत चक्र तक और 'म'-कार का स्थान ऋनाहत चक्र से ललाटस्थ ऋाज्ञाचक्र तक है। उसके ऊपर ऋषमात्रा का स्नर है। किसी किसी सम्प्रदाय में सहसार के ऊपर भी कुछ स्तर वर्णन किये गये हैं किन्तु हम उन सबको ऋषमात्रा के ही अन्तर्गत मानते हैं।

'तत्' शब्द भगवान स्वरूपतः जो हैं स्त्रर्थात् जो स्रव्यक्त रहस्य हैं उस निर्मुण, निष्कल, निरंजन ब्रह्मतत्त्व का द्योतक है।

'सत्' शब्द भगवान जिस प्रकार प्रकटित, प्रतीत ऋथवा ऋनुभूत होते हैं उस भाव का द्योतक है।

'ॐ' उचारण कर हम 'नेति नेति' साधन की, पंचकीश विवेक की, सहायता से भगवद्धाम (सहसार) में जाने का अधिकार लाभ करते हैं। 'तत्' शब्द उचारण से निर्मुण ब्रह्मतत्त्व हमारे निकट प्रकटित होता है। इसके बाद 'सत्' शब्द की साधना द्वारा हम उपलब्ध करते हैं कि ब्रह्म ही जीव-जगत् रूप में परिणत अथवा विवर्तित हैं अर्थात ''सवं खिल्वदं ब्रह्म'' इस उक्ति का सारतत्त्व ब्रह्मण करने की योग्यता लाभ करते हैं। 'तत्' जब जीव-जगत् रूप में परिणत-विवर्तित अर्थात् अनुभूत होते हैं तब उस अनुभूति में 'तत्' अविकृत सत्-स्वरूप से बिन्दु मात्र भी विच्युत नहीं होते, वे प्रकृत सत् स्वरूप में ही वर्त्तमान हैं यह तत्त्व उपलब्ध किया जा सकता है।

कोई कोई कहते हैं 'तत् अनुभूयते अत्र इति तत्त्वं' एवं 'सत् अनुभूयते अत्र इति तत्त्वं' । तत्त्व एवं सत्त्व—इन दोनों में अधिष्ठित रहते हुए भी जो इन दोनों भावों के अतीत हैं वे ही हमारे भगवान् हैं, वे ही हमारे इष्ट हैं । वे विश्वातीत और विश्वानुग दोनों भावों के द्योतक हैं।

'ॐ तत्सत्' एक वैदिक मंत्र है। तंत्रशास्त्र ने इस मंत्र को बहुत त्र्यादरपूर्वक ग्रहण किया है। सुना जाता है कि राजा राममोहन राय त्र्यपने गुरु हरिहरानन्द से इस मंत्र का रहस्य त्रीर साधन-प्रणाली जानकर सुग्ध हो गए थे।

क्ष ॐ तद्विष्णोः परमं पदं सदा पश्यन्ति सूरयः दिवीव चत्तुराततम् ॥१॥

यह मंत्र श्रीभगवान का श्रास्तत्व निस्सन्दिग्ध रूप से निश्चित कर प्रमाण करता है कि यह चित्त-शुद्धि में सहायक है। ऋषिगण भ्रम, प्रमाद, हताश भाव श्रोर कपटरहित थे। उनके वचन को दार्शनिक पंडितों ने सर्वश्रेष्ठ प्रमाण माना है। वे जब कहते हैं कि भगवान हैं श्रोर उनके मतानुसार चलने से वे भगवद्दर्शन करा सकते हैं तब इससे बड़ा प्रमाण श्रोर क्या हो सकता है।

वे कहते हैं—तद्विष्णोः ( उस सर्वव्यापी भगवान का ) परमं पदं ( श्रेष्ठ स्वरूप एवं तत् प्राप्ति के उपाय ) सूरयः ( संयत तत्त्वदर्शी ऋषिगण ) दिवि ( स्वर्ग में, कूटस्थ में स्थित हुए ) सदा त्राततं चत्तुः इव पश्यित्त ( विस्तृत चत्तु के भाँति अवस्थित, विश्वतश्चत्तु रूप में अवस्थित, निरंतर दर्शन करते हैं )। यहाँ 'चत्तु' शब्द चत्तु, कर्णा, नासिका, जिह्वा, त्वक एवं मन, बुद्धि, त्रादि समस्त इन्द्रियों का द्योतक है। अर्थात् वे मानो सब देख रहे हैं, सुन रहे हैं, जान रहे हैं। यह विश्वास पक्का हो जाने से कोई विपरीत कार्य करने का साहस नहीं हो सकता — इसिलए यह मंत्र चित्त शुद्धि में सहायक है।

अथवा, दिवि ( आकाश में ) चतुः यथा आततं ( नेत्र जिस प्रकार अवाधित रूप से ) पश्यिन्त ( देखते हैं ) [ तथिति—ठीक उसी प्रकार देखते हैं ]। ऋषियों का अपरोच्च दर्शन खुल जाने के कारण वे सर्वत्र भगवान को देखते थें । वे जब कहते हैं कि हम भगवान को देखते हैं तो यही भगवान के अस्तिव का सर्वश्रेष्ठ प्रमाण है ।

"विष्णु ग्रथवा परब्रहा॰के चार पाद कल्पना किये गये हैं—'चतुष्पात सकलं ब्रह्म'। निर्गुण ब्रह्म के पाद कल्पना नहीं किये जा सकते क्योंकि वह निरंश है। इन चार पादों में से तीन पाद दिव्य अथवा अमृत हैं और कालचक्र के त्रावर्त्तन के त्रातीत हैं। केवल एक पाद से ही समग्र परि-वर्त्तनशील विश्व त्याविर्भृत हुआ है और उसी के आश्रय अवस्थान करता है। अन्य प्रकार से परब्रह्म अथवा परमात्मा के दो पद अथवा अवस्थाएँ बताई गई हैं। इसमें एक 'परम पद' कहा गया है त्रीर दूसरा 'त्रपर पद'। यह दोनों ही विष्णुपाद नाम से अभिहित हैं। 'अपर पद' तीन भागों में विभक्त है। इसलिए निम्नस्तर में तीन विष्णुपद शास्त्र में वर्णित हैं। 'त्रिविकम' नाम का भी यही तात्पर्य है। ऋग्वेद के "इदं विष्णुर्वि-चक्रमे त्रेधा निद्धे पदं" मंत्र में विध्या के तीन पद का उल्लेख है किन्त इसमें कोई भी 'परम पद' नहीं । विष्णु का अथवा परब्रह्म का जो 'परम पद' है उसी को स्मरणकर समस्त शुभकर्म आरम्भ किये जाते हैं। इसी का नाम विष्णु-स्मरण है। इस पद में किसी ने कभी प्रवेश किया है या नहीं अथवा कर सकता है या नहीं यह कहना कठिन है। क्योंकि दिव्य तत्त्वज्ञानी त्रथवा नित्यमुक्त पुरुष इसका निरंतर दूर से दर्शन करते रहते हैं - सदा पश्यन्ति । उनका दर्शन अविच्छित्र एवं त्र्यावरण्यस्य है। यही वस्तुतः दिव्यचत्तु हैं अर्थात् द्युलोक-व्यास और प्रकाशमान चक्त के समान है। इस दिव्यचक्तुवत् परम पद को मन ही मन स्मरण करते हुए ग्रुभकार्य ब्रारम्भ करना चाहिए । यह विश्वातीत एवं निर्विकलप शान्त मंगलमय ऋहैत पद है।"

% ॐ बाङ् में मनसिं प्रतिष्ठिता, मनो में वाचि प्रतिष्ठितम्। अ आविरावीर्म एघि, ॐ आविरावीर्म एघि, ॐ आविरावीर्म एघि ॥२॥

में (मेरी) वाक् (वार्णी) मनिस प्रतिष्ठिता (मन में प्रतिष्ठित हो जाय) में मनः (मेरा मन) वाचि प्रतिष्ठितम् (वार्णी में प्रतिष्ठित हो

जाय )। त्राविः ( हे निर्गुण, निष्क्रिय, निरंजन ब्रह्म ) स्रावीः ( हे शक्ति-युक्त सगुण ब्रह्म ) मे ( मेरे भीतर, मेरे प्रत्येक तत्त्व में ) एषि ( स्रावि-र्म्त हो स्रर्थात् मेरे प्रत्येक तत्त्व में प्रवेशकर, प्रत्येक तत्त्व को स्रपने भाव से परिभावितकर, स्रपनी शक्ति से युक्तकर, स्रपने प्रिय कार्य साधन में नियुक्त करो )।

मेरे वाक्य और मन में कोई अन्तर न रहे। वाक्य अनुभूति को अकाश करने के लिए हैं। शब्द की परावस्था में जो भाव था वही पर्यक्ती और मध्यमावस्था भेदकर वैखरी रूप में बाहर प्रकाशित होता है। इस प्रकाश में मेरे मन के स्वार्थ-संस्कारादि किसी प्रकार की बाधा न दें। मैं भगवान के हाथ में एक यंत्र के समान हो जाऊँ—उनकी संगति में मेरा चलना परम सार्थकता लाम करे। मेरा मनन किया हुआ निर्णात तत्त्व ही मेरे वाक्य द्वारा यथायथ प्रकाशित हो। मेरी वाणी मेरे मन के अनुभूत ज्ञान के अतिरिक्त और किसी विषय पर न बोले। याद रखना होगा कि वाक्-मन का मिलन साधित होने पर ही स्वयंप्रकाश आत्मप्रकाश करने का सुयोग पाते हैं।

यहाँ वाक् सब कर्मेन्द्रियों का श्रीर मन सब ज्ञानेन्द्रियों का द्योतक है। मन भाव का श्रीर वाक् भन्न का प्रतिनिधि है। जो भाव में, तत्त्व-रूप में, निर्धारित होता है वही कार्य द्वारा मूर्ति लाभ करता है श्रीर जो वाक् द्वारा (भव में) प्रकट होता है वह श्रनुभूत तत्त्व में (भाव में) प्रतिष्ठित रहता है। मेरे भव श्रीर भाव म कोई भेद न रहे।

हे स्वप्रकाश, जब तक मेरी दृष्टिशक्ति तुम्हारा प्रकाश अनुभव न कर सकेगी तब तक तुम्हारा स्वप्रकाशत्व मेरे अनुभव में नहीं आयगा। जगत् में ज्योति, ज्ञान, प्रेम का अभाव नहीं किन्तु अन्व, अज्ञानी, अप्रेमिक इसको उपलब्ध नहीं कर सकता। हे स्वप्रकाश, तुम मुक्ते अपना उपयुक्त आधार बनाकर मेरे भीतर पूर्ण्ह्य से प्रकाशित हो।

हे निर्णुण निष्किय निरंजन ब्रह्म, तुम जबतक अपनी शक्ति से अपने

गुण से आत्मप्रकाश न करो एवं जब तक मेरा आत्मा अपनी शक्ति और गुण द्वारा तुमको ग्रहण अथवा उपलब्ध न कर सके तब तक तुम्हारा होना न होना मेरे लिए बराबर है। इसलिए मैं प्रार्थना करता हूँ कि तुम प्रकाशित हो, मेरे सब तत्त्वों में तुम्हारी ज्योति अथवा तुम्हारी शक्ति आत्मप्रकाश करे; मेरे सब तत्त्वों को अपने भाव से परिभावितकर, अपनी शक्ति से युक्तकर, अपनी इच्छा पूरण में, अपने कार्य साधन में नियुक्त करो।

"वाक् मन में प्रतिष्ठित होना आवश्यक है। तद्रूप मन भी वाक् में प्रतिष्ठित होना आवश्यक है। ऐसा होने से मन और वाक् एक दूसरे के सहायक होते हैं। वाक् जब मन में प्रतिष्ठित होता है तब वाक् सत्य को प्राप्त होता है। तद्रूप मन जब वाक् में प्रतिष्ठित होता है तब मन भी सत्य लाभ करता है। वाक्य भिन्न मन और मन का संकल्प असम्भव है क्योंकि ऐसी अवस्था में कोई कार्य करने का सामर्थ्य नहीं रहता। मन अथवा भावहीन वाक्य को भी तद्रूप समभत्ना चाहिए। वाक्य और मन अथवा भाव का सामंजस्य ही आदर्श है। यह आदर्श प्राप्त हो जाने पर स्वयं-प्रकाश तत्त्व स्वतः ही प्रकाशित होता है। चैतन्यस्वरूप परमात्मा आविः है अर्थात् स्वतः प्रकाशमान हैं। किन्तु हमारे निकट वे स्वतः अथवा परतः किसी प्रकार भी प्रकाशमान नहीं। इमलिए मेरी प्रार्थना है—'मे आवीः एथि'—मेरे निकट स्वप्रकाशतत्त्व प्रकाशित हो जाय। इसके लिए हमारा हिए-संस्कार आवश्यक है क्योंकि यदि हमारी देखने की शक्ति न हो तो स्वयंप्रकाश तत्त्व हमारे लिए अप्रकाशित ही रहेगा।"

#### प्रार्थना-प्रातःकाल

क्ष हे विश्वनाथ करुणामय रात्रिकाले स्थित्वा त्वया सह सुखं विगतश्रमोऽहम् । ग्लानिश्च देहमनसोऽपि विनिर्गता मे प्रातः प्रयामि बहिरोश तवैव गेहे ॥३॥

है करुणामय विश्वनाथ (हे करुणामय जगदीश्वर) रात्रिकाले (रात्रि में) त्वया सह (तुम्हारे साथ) सुखं स्थित्वा (सुख से रहकर) अहं विगतश्रमः (मेरी क्लान्ति दूर हो गई)। च (श्रीर) मे (मेरे) देह-मनसः (शरीर श्रीर मन की) ग्लानिः श्रिप (शिथिलता भी) विनिर्गता (दूर हो गई है)। हे ईश (हे जगत्पित) प्रातः (श्रव प्रातःकाल) तव एव गेहे (तुम्हारे संसाररूपी एह में) बहिः प्रथामि (बहिर्गत होता हूँ)।

यह श्लोक भगवान की कृतज्ञता प्रकाश करने के लिए निर्दिष्ट है। रात को विश्राम करके भगवान के सान्निध्य से देह एवं मन की सब क्लान्ति दूर हो गई और अब उनके आदेशानुसार उनके प्रिय कार्य साधन के लिए संसार में जाता हूँ — यह भाव सर्वदा स्मरण्कर उनकी कृपादृष्टि और सहायता के लिए प्रार्थना करनी चाहिए।

गत रात्रि जब श्रान्त क्लान्त होकर मैंने तुम्हारी गोद का श्राश्रय लिया था तो तुमने मेरी देह की क्लान्ति श्रीर मन का श्रवसाद दूर कर दिया। श्रव मुफे श्रपनी शक्ति से शक्तिमानकर, श्रपने सौन्दर्थ से भूषितकर, श्रपने भाव से परिभावितकर, श्रपनी सन्तान की सेवा के लिए शक्ति संचारकर, श्रपने संसार में जाने का श्रादेश दो। माँ यशोदा जिस प्रकार श्रपने हृदय-गोपाल को तैयारकर गोचारण के लिए भेज देती थीं तुम भी मुक्तको यथासम्भव उसी प्रकार श्रपनी उपशुक्त सन्तानरूप में तैयारकर के संसार के कर्चव्य-साधन के लिए भेज दो। वैष्णव साधक इस प्रसंग में पूर्वगोष्ठलीला श्रास्वाद करने की चेष्टा करते हैं।

शकोमि येन भगवंस्तव किंकरोऽहम्। राक्रोमि येन भगवंस्तव किंकरोऽहम्। मां पश्य चालय विभो सततंच रच्च पूर्णा भवत्वतुदिनं मिय ते शुभेच्छा ॥४॥ (३ बार) भगवन् (हे भगवन्) ब्रहं तव किंकरः (मैं तुम्हारा दास हूँ); येन (इस हेतु) जनहितं (जीव का कल्याणप्रद) सेवावतं (सेवारूप वत ) चिरतुं च (पालन करने में ) तत्र (तुम्हारे संसार में ) शक्नोमि (मैं समर्थ होऊँ) मां पश्य (सुमेत देखते रहना) चालय (चलाना) सततं च रच (सर्वदा रचा करना)। मिय (मेरे द्वारा) ते (तुम्हारी) शुमेच्छा (जीवहित साधन की मंगल इच्छा) अनुदिनं (प्रतिदिन) पूर्णा भवतुः (पूर्ण सफलता लाम करे)।

श्चर्यात् मेरे जीवन में तुम्हारी इच्छा पूर्ण सफलता लाभ करे । हे भगवन्, जीव ही तुम्हारा यथासर्वस्व है, जीव की सेवा के श्चितिरिक्त तुमको देखने का, सन्तुष्ट करने का, प्राप्त करने का श्चौर कोई उपाय नहीं यह मैंने श्चच्छी तरह समभ लिया है। श्चव मैं जीवसेवा को श्चपने जीवन का प्रधान वत मानकर श्रहण कर सकता हूँ।

याद रखना होगा कि मेरी माँ सब की माँ है; माँ के एक बच्चे को भी तुच्छ करके माँ की कृपा लाभ नहीं की जा सकती, न माँ का दर्शन सम्भवपर हो सकता है। सन्तान की सेवा ही गुप्त माँ की कृपा लाभ का सर्वश्रेष्ठ उपाय है।

क्ष लोकेश चैतन्यमयाधिदेव श्रीकान्त विष्णो भवदाज्ञयैव । प्रातः समुत्थाय तव प्रियार्थं संसारयात्रामनुवर्त्तायष्ये ॥५॥

हे लोकेश (हे त्रिलोकीनाथ) हे चैतन्यमय (हे सर्वभूत में चैतन्य-स्वरूप) ग्रिधिदेव (हे देवादिदेव) हे श्रीकान्त (हे सर्वेशवर्याधिपति) हे विष्णो (हे सर्वव्यापिन् परमेश्वर) भवदाशया एव (तुम्हारी ही ग्राज्ञानुसार) प्रातः समुत्थाय (प्रातः उठकर) तव प्रियार्थं (तुम्हारा प्रिय कार्यं करने के लिए) संसारयात्राम् श्रनुवर्त्तयिष्ये (संसार-यात्रा का ग्रानुपालन करूँगा)।

भगवान जिस प्रकार अपने जगजीव के पालन द्वारा अपनी इच्छा सफल करने में व्यस्त हैं, उनके अंश अथवा प्रतिविम्ब होने के कारण हमें भी उचित है कि हम अपने तुद्ध संसार के सब कर्तव्य पालनकर, जीव के उन्नति-विधान में, भगविदिच्छा पूरण करने में सहायक हों।

> अजानामि धर्म न च मे प्रवृत्तिः जानाम्यधर्म न च मे निवृत्तिः। त्वया हृषीकेश हृदि स्थितेन यथा नियुक्तोऽस्मि तथा करोमि।।६॥

श्रहं (में) धर्म जानामि (धर्म को जानता हूँ - मुक्ते क्या करना उचित है यह जानता हूँ ) न च मे प्रवृत्तिः (लेकिन उसमें मेरी प्रवृत्ति नहीं होती ) ग्रधर्म जानामि (श्रधर्म को भी जानता हूँ — मुक्ते क्या करना उचित नहीं है यह भी जानता हूँ ) न च मे निवृत्तिः (लेकिन उससे निवृत्त नहीं होता )। हृषीकेश (हे इन्द्रिय-नियामक — इन्द्रिशँ जिसका श्रादेश पालन करने को बाध्य हैं ) हृदि स्थितेन त्वया (मेरे हृद्य में स्थित तुम्हारे द्वारा ) यथा नियुक्तः श्रास्म (जिस भाव में, जिस कार्य में नियुक्त होता हूँ ) तथा करोमि (वही करता हूँ — यह मैं समभ सकूँ )।

हे भगवन्, तुम अन्तर्यामीरूप में हमारे हृदय में स्थित हुए हमकी चलाते हो। हम अहंकारवश तुमको चालकरूप में अनुभव नहीं कर पाते। तुम हमारी आँख में उँगली करके (स्पष्टत:) हमको दिखा दो कि हमारा अहंकार जो करना चाहता है वह नहीं कर सकता और जो नहीं करना चाहता है वह अनेक समय कर बैठता है, इसिलए वह हमारे कर्म का कर्ता नहीं है। तुम्हीं कर्म के प्रकृत कर्ता, हमारे प्रकृत चालक हो, कर्म केवल हमारे द्वारा कारित हो रहा है, हम केवल कर्म के निमित्तमात्र हैं— यह तत्त्व हमें समक्ताकर आत्मिनिवेदन के पथ पर चालित करो। यह संसार भगवान का संसार है। भगवान जगजीव द्वारा आत्मप्रकाश करने में व्यस्त हैं। वे ही प्रकृत कर्ता हैं। जीव जिससे वृथा कर्तृत्वाभिमान के वश होकर भगवत्पिय कार्य साधन में बाधा न दे इस हेतु यहाँ प्रार्थना की गई है।

"धर्माधर्म ज्ञान जीव को निश्चय ही है तथापि वह धर्म में प्रवृत्त एवं श्रधर्म से निवृत्त नहीं हो पाता क्योंकि वह दुर्वल एवं पराधीन है। श्रन्तर्यामी उसके हृदय में उसको जिस प्रकार नियोग करते हैं वह करने के लिए बाध्य है।

रात्रि में विश्रामकर भगवान के सहित ग्राभिन्नभाव से ग्रानन्दा-स्वादन एवं क्लान्ति ग्रापसारणकर, उन्हीं के ग्रादेशानुसार, उन्हीं के प्रियकार्य साधन के लिए उनके विशाल ग्रह में जाता हूँ—यह भाव सर्वदा मन में रखना होगा। इस यात्रा के मूल में भगवान का ग्रादेश है, यह धारणा हद हो जाने से संसारयात्रा से भगवत्प्रीति सिद्ध हो जाती है। जीव को यात्रारम्भ के पूर्व याद रखने की चेष्टा करनी होगी कि वह भगवान का दास-स्तरूप है एतं उन्हीं के निर्देशानुसार जीव-सेवा ग्रीर जगत् का हितसाधन करने में उद्यत हुन्ना है। भगवान की कृपाहिष्ट ग्रीर शुभेच्छा उसको इस महत् कार्य में सहायता करेंगी क्योंकि वे जीव के चालक एवं विपत्ति के समय संरत्नक हैं"।

# प्रार्थना-सायंकाल

श्रिश्चाज्ञापितस्य च पुरा जनसेवनाय जातं प्रभो भववने भ्रमतः प्रमादात्। देहे मनस्यपि च मे मिलनत्वमीश येनावसीदित महेश ममान्तरात्मा ॥३ (क)॥

प्रभो ( हे अनुप्रह-निग्रह कर्ता ) ईश ( हे शक्तिमान चालक ) महेश ( हे ईश्वरों के ईश्वर ) पुरा ( पहिले ) भववने ( संसाररूपी वन में ) जनसेवनाय ( जीव की सेवा कार्य में ) भ्रमतः (भ्रमण करते करते) त्राज्ञा-पितस्य मे ( तुम्हारी अनुमतिप्राप्त सुक्तमें ) प्रमादात् ( प्रमाद के कारण ) देहे मनसि अपि च ( देह और मन में ) मिलनत्वं जातं ( मिलनता उत्पन्न हो गई है ) येन ( जिसके द्वारा ) मम अन्तरात्मा ( मेरा अन्तरात्मा ) अवसीदित ( अवसादियस्त हो गया है अर्थात् ठीक तरह से मुक्तको चलाने में, मेरे भीतर से प्रकाशित होने में, असमर्थ हो गया है।

में जगजीव की यथाशक्ति सेवा का आदेश प्राप्तकर घर से बाहर गया था। इस आदेश पालन करने में प्रमादवश अनेक अटि-विच्युति हो गईं और देह व मन में मिलनता आ गईं—इसके अपनोदन के लिए मैं मन ही मन प्रार्थना करता हूँ। 'सन्ध्या समय कर्मस्थल से समागत सन्तान को फिर निर्मल कर गोद में स्थान दो। हे प्रमु मुक्ते अपने चरणों में स्थान दो।

अ सन्ध्या समागममहो मम जीवितस्य जात्वा च मे जिगमिषां तव सिन्नधाने । प्रचाल्य धूर्लिमिलनं तनयं स्वकीयं कोड़े नयाश जगदीश कृपानिधान ॥४ (क)॥

ग्रहो (हाय) मम जीवितस्य (मेरे जीवन की) सन्ध्या समागमम् (सन्ध्या हो गई है)। [यह ] तब सन्धिन जिगमिषां च (ग्रीर तुम्हारे पास जाने की इच्छा) ज्ञात्वा (जानकर) जगदीश (हे जगदीश) कृपानिधान (हे कृपानिधान) धृलिमिलिनं (धृलि से मिलिन) स्वकीयं तनयं (ग्रपनी सन्तान को) प्रज्ञाल्य (धोकर ग्रथीत् निर्मलकरके) ग्राधु (शीध) क्रोड़े नय (ग्रपनी ग्रमय गोद में स्थान दो)।

तुम्हारी इच्छानुसार संसार में खेलने गया था लेकिन तुम्हारा त्रादेश लंघन करके, अम-प्रमादवशतः, बुद्धि के दोष से, संस्कारवश देह और मन को मैंने अपवित्र कर डाला। इसके फलस्वरूप मेरा आत्मा तक अवसादग्रस्त हो गया है। अब संध्या हो गई है और मैं अब तुम्हारे पास जाय बिना नहीं रह सकता। मैं तुम्हारी ही सन्तान हूँ, तुम सर्वशक्ति-सम्पन्न एवं कृपानिधान हो, संतान का दुख सहन करने में असमर्थ हो। दया करके मेरी सब मिलनता दूरकर मुक्ते अपनी अभय गोद में स्थान दो।

पातः काल त्रकार्य से कार्य की तरफ़, माँ की गोद से संसार की तरफ़ गया था। सायंकाल कार्य से ऋकार्य की तरफ़, विश्राम की तरफ़, माँ की गोद में जाना होगा। संध्या समय साधक शब्द-स्पर्शादि द्वारा माँ का त्र्यावाहन त्र्यनुभवकर उनके निकट जाने को व्यस्त होता है। इस प्रसंग में वैष्णवों की उत्तरगोष्ठलीला त्रास्वादनीय है। हमारी इन्द्रियों को गी-रूप में निर्देश किया गया है--"गावः इन्द्रियाणि"। इन्द्रियों द्वारा विषय-ग्रहण को भी किस प्रकार भगवत्सानिध्य ग्रौर उनकी कृपा से पूजा में परिगात किया जा सकता है यही तत्त्व गोचारणालीला के भीतर प्रकाशित .किया गया है। प्राचीन ऋषियों का लच्य था सब त्र्यात्मीय-स्वजनों को-यहाँ तक कि सर्वजीव को भगवत्विग्रह में, सब कार्य को पूजा में श्रीर सब चिन्ता को ध्यान में परिगत करना तथा "वासुदेवः सर्वमिति" तत्त्व हृद्यंगम करने के लिए सर्वभूत में भंगवद्दर्शन एवं भगवान में सर्वभूत दर्शन करने की योग्यता लाभ करना। "सर्व खिल्वदं ब्रह्म" सर्व इदं स्रर्थात् समस्त दृश्य पदार्थ इमारी भाव शुद्धि के फलस्वरूप क्रमशः सुन्दर श्रौर मवुर होकर भगवान में पर्यवसित होते हैं। जगत् में भगव-दर्शन ऋर्थात् जगत् में एकमात्र भगवत्सत्ता पूर्णरूप में विराजमान रहते हुए भी उनका दर्शन न कर पाने से उनके बदले द्रष्टा के संस्कार, त्र्यासक्ति त्रीर त्रज्ञान के फलुस्वरूप जगहर्शन साधित हो जाता है। भगवान में वस्तुतः ये सब मिलनता नहीं रह सकती। हमारी चित्त-शुद्धि के फलस्वरूप सब दृश्य पदार्थ क्रमशः अधिकाधिक सुन्दर श्रीर मधुर रूप घारगा करते हैं और अन्त में भगवान में पर्यवसित होकर "सर्व खिलवदं ब्रह्म" महावाक्य को सार्थक करते हैं। व्रजगोपियों के वस्त्रहरण त्र्यर्थात् त्रज्ञाना-वरण दृर होने के परिणामस्वरूप उनके लिए स्वरूपतः कृष्णदर्शन श्रौर तत्पश्चात् सर्वभूत में कृष्णदर्शन सहज, सुन्दर श्रीर स्वभाविक हो गया था। कृतज्ञता प्रकाश - स्वस्तिवाचन ( सबको सन्तुष्ट करके शुभकार्य में सबसे आशीर्वाद पार्थना करना ):-

"मनुष्य जन्म को प्राप्त होकर नाना प्रकार की शक्ति एवं सहायता नाना स्थान से संचारकर जीवन के पथ पर अप्रसर होना होता है। कोई भी दूसरे की अपेचा किये बिना केवल अपने बल पर नहीं चल सकता। इसलिए सब से प्राप्त उपकार को स्मरणकर यथाशक्ति सबके ऋण को शोध करना होता है। उपकार को स्मरण करने से ही उपकारों के ऋण से मुक्ति लाभ होती है और साथ साथ अपना अहंभाव भी दमन होता है एवं चिरत्र में नम्रवा आती है। गुरुवर्ग से ज्ञान, माता-पिता से देहलाभ, आत्मीय-स्वजनां और बन्धुवान्धवों से पार्थिय उपकार, जगजीव से सूद्रम और अहश्य सहायता, देवगण से शक्ति व समृद्धि, संचेपतः विश्वरूप परमात्मा से प्रयोजनानुसार सब कुछ प्राप्ति होतो है। इसलिए व्यष्टिभाव में सबको पृथक पृथक और समृद्धभाव में परमात्मा को अभिजन्हण में कृतज्ञता निवेदन करनी होती है।"

उपकारी का प्रत्युपकार करने की चेष्टा करना अन्तत: उसके उपकार का स्मरण करना आर्य-धर्म का एक प्रधान अंग था। उनका दृढ़ विश्वास था कि जब तक पृथिवी पर एक भी जीव उनसे असन्तुष्ट रहेगा तब तक इनका भगवद्धाम में प्रवेश करना असम्भव है। सब का ऋण शोध करने के लिए, सबको सुखी करने के लिए, उनको बार बार भूलोक में आना पड़ेगा। स्विस्तवाचन, पंचमहायज्ञ, इत्यादि ऋण शोध करने की ही व्यवस्था हैं। प्रत्येक शुभकार्य के पूर्व सब देवताओं को, सब जीवों को, आवाहन करने की प्रथा थी। इसके बाद तर्पण, अद्धांजलि, इत्यादि द्वारा भगवान से सब जीवों के लिए—यहाँ तक की पापी-तापी के लिएभी—कल्याण प्रार्थनाकर सब जीवों को सुखीकर, सबके मुख से 'स्वस्ति' अर्थात् 'तुम्हारा मंगल हो, तुम्हारा शुभकार्य निर्विद्य सम्पन्न हो,' यह बचन कहलाने की व्यवस्था थी। स्वस्तिवाचन—'सु' अर्थात् 'मंगल,' 'अस्ति' अर्थात् 'हो या होवे'—यह किया आर्यसम्यता को सर्वश्रेष्ठता का प्रमाण है। जिन्होंने ज्ञान प्रचार किया है वे सब हमारे गुरवर्ग में हैं।

श्चात्मीय-स्वजन, बन्धु-बान्धव तथा सब जीवों के निकट हम चिरकृतज्ञ हैं। भगवान, भगवत्-विभूतिस्वरूप देवतागण श्रौर जो हमारे प्रियकार्य साधन में नियुक्त हैं उनको नमस्कारकर उनके निकट कृतज्ञता प्रकाशकर उनका श्रादेश लेकर समस्त शुभकार्य किये जाते थे।

अ ॐ गुरुभ्यो नमः ॐ वान्धवेभ्यो नमः ॐ जीवेभ्यो नमः ॐ देवेभ्यो मनः ॐ विश्वरूपाय परमात्मने नमः। अयमारम्भः शुभाय भवतु॥०॥

ॐ गुरुभ्यो नमः [जिनसे हमने प्रत्यत् अथवा परोत् ज्ञान लाभ किया है ] (उन सब गुरुश्रों को नमस्कार ) ॐ बान्धवेभ्यो नमः (माता, पिता, भाई, बन्धु इत्यादि वान्धवों को नमस्कार ) ॐ जीवेभ्यो नमः (समुद्य जीव को नमस्कार ) ॐ देवेभ्यो नमः (देवगण् को नमस्कार ) ॐ विश्वरूपाय परमात्मने नमः (विश्वरूप परमात्मा को नमस्कार )। अयम् (यह) आरम्भः (अनुष्ठान) शुभाय (शुभ के निमित्त) भवतु (होवे)॥

जिससे हमारा यह शुभकार्य निर्विष्न परिसमात हो इसके लिए कृपा करके हमको त्राशीर्वाद दीजिए। याद रखना होगा कि परमात्मा की कृपा हमारे ऊपर सब जीवों के द्वारा चरित होती है। (यहाँ एक बंगला सजन है)।

इस स्थल का संगीत साधक की माँ के निकट प्रार्थना का द्योतक है।
माँ, तुम मुम्मको अपने गुण और भाव से परिभावित कर दो। मैं तुम्हारी
आदर्श सन्तान में परिगणित होकर उत्तम पुरुष की आराधना करने की
योग्यता लाभ कहूँ। इतने दिन तुमको—अपने स्वरूप को—भूलकर
संसार में भटक रहा था। यह भूल कैसी कठिन व्याधि है यह भी नहीं
समभता था। बोधशक्ति सम्पूर्णतः लोप हो जाने के कारण दुःख को
दुःख करके—अभाव को अभाव करके—भी नहीं समभ पाता था।

त्र्यव भगवत्-कृपा से बोधशक्ति कुछ जागरित हुई है त्र्रौर समभ में त्राने लगा है कि स्वरूप-विस्मृति कैसी कठिन व्याघि है। इसलिए अब इस व्याघि को दूर करने के लिए मौँ से विनीत पार्थना मन में उठती है। माँ ने मेरी प्रार्थना अंगीकारकर मेरी व्याघि इतनी तक दूर कर दी है कि मातृ-विस्मृति ( त्रात्मविस्मृति ) कैसा कठिन रोग है यह उपलब्धिः में त्राने लगा है। इसलिए अब यह प्रार्थना करता हूँ कि माँ तुम मुफको त्रपनी इच्छानुसार चालित करो, मेरे जीवन में तुम्हारी इच्छा पूर्ण सफलता लाभ करे । याद रखना होगा कि साधनराज्य में इमको तैयार करने का, भगवान के पास पहुँचा देने का, भगवद्भाव से परिभावित करने का समस्त भार माँ के ऊपर है। माँ ने ही निर्मुण ब्रह्म को समुगा कर, हमारे ग्रहणयोग्य कर, हमारी भगवत्प्राप्ति का समस्त भार ग्रपने हाथ में लिया है। गोपियों ने अपने प्रागोशवर मदनमोहन को प्राप्त करने की योग्यता माँ की कुपा से ही लाभ की थी। कर्मचेत्र में यात्रा करने के पहले माँ का आशीर्वाद लेकर जाना होता है। 'मैं माँ की सन्तान हूँ' यह भाव मन में धारण कर, माँ की त्र्योर दृष्टि निबद्धकर, कर्म में प्रवेश करना होता है। इस यात्रा के जो पाथेय हैं-- त्र्यर्थात् वैराग्य, नाम में रुचि, जीव पर दया, अटल विश्वास, सत्य का अनुराग — ये सब माँ से ही प्राप्त होते हैं। माँ की शक्ति से शक्तिमान हुए बिना भगवत्-प्राप्ति एवं भगवत्-प्रिय-कार्य साधन श्रसम्भव है।

वैदिकयुग के साधकाण संध्या के पूर्व उपलब्ध करने की चेष्टा करते थे कि भगवान (माँ) अपनी संतान को अपने पास वापस लाने के लिए कितने व्यस्त हैं । वे शब्द-स्पर्श-रूप-रस-गंध द्वारा उनका आवाहन उपलब्ध कर भगवान के पास जाने के लिए व्यस्त हो जाते थे । वैध्यवों की उत्तरगोष्ठलीला में गोपीयों की और माँ यशोदा की व्याकुलता का भाव यहाँ अस्वादनीय है ।

# म तथा और है जा भी शुद्धितत्त्व प्रथा है कर कार कार

किस्सिन्धिका

110

शुद्धि साधारणतः तीन भागों में विभक्त है - जन्नशुद्धि, त्रासनशुद्धि श्रीर भूतशुद्धि । प्रसिद्ध पवित्र नद-नदी में स्नान कर साधन श्लोकादि ( 🗲 से १० तक ) पाठ करने के बाद मगवान से चित्त शुद्ध करने के लिए कृपा प्रार्थना करना जलशुद्धि का प्रधान उद्देश्य है। त्रासन-शुद्धि का तात्पर्य है पवित्र ग्रासन पर-जैसे "चैलाजिनकुशोत्तरम्" (गी॰ ६-११) - जिसके भीतर विद्युत्शिकि साधारणतः यातायात न कर सके ( best possible non-conductor) -- देह को "समं कार्याशारोग्रीवं" (गी॰ ६-१३) सीधा करके बैठना। मेरुदंड को सीचा करके बैठने से शरीरस्थ विद्युत् संरत्तता से यातायात करती है। साधन भजन के समय बहुवा विद्युत् की किया परिलक्तित होतो है। ऐसी अवस्था में पृथिवी के साथ शरीर का योग होने से शरीरस्थ विद्युत् पृथिवी में जाने के कारण देह का विशेष त्र्यनिष्ट कर सकती है। 'नेति नेति' साधन द्वारा पंचकोश विवेक की सहायता से साधक अपने आप को भूत के हाथ से शुद्ध करने की चेटा करता है। यह भूत के हाथ से निष्कृति लाभ करना 'भूतशुद्धि' के अन्तर्गत है। फिर न कहीं भूतग्रस्त ह्ये जाएँ इस भय से सब भूतों को भगवद्भाव द्वारा शुद्ध करने की व्यवस्था भी 'भूतशुद्धि' के ग्रन्तर्गत है। अपने ग्रात्मा को भूत के पंजे से मुक्त कर देहस्थ भूतों को भगवत्-शक्ति से युक्त, भगवद्भाव से परिभावित करने की चेष्टा का 'भूतशुद्धि' कहा गया है। शरीर की शुद्धि स्नानादि द्वारा, मन की शुद्धि साधन श्लोकादि चिन्तन द्वारा, त्र्रातमा की शुद्धि स्व-स्वरूप एवं भगवत्-स्वरूप की चिन्ता द्वारा, भगवान में तत्मयता लाभ द्वारा साधित होती है।

श्रद्धि गोत्राणि शुध्यन्ति मनः सत्येन शुध्यति । विद्या-तपोभ्यां भूतात्मा बुद्धिर्ज्ञानेन शुध्यति ॥ भूतशुद्धि शब्द दो प्रकार से साधित होता है —पहले श्रपने श्राप को भूत के अधिकार से शुद्ध करना, मुक्त करना, स्वरूपप्रतिष्ठ करना; तत्पश्चात् भूतों के संग वास करना होगा इसलिए सब भूतों को भी भगवद्भाव से परिभावित करके ऊपर उठाना । भूतों का अभौतिक (चित्तस्पर्श द्वारा विकृत ) अंश दूरकर उनको अपहृत भौतिक अंश से पूर्ण करने का नाम 'भ्तशुद्धि' है । अर्थात् भूत को संस्कार, अज्ञानतादि विजातीय भाव से मुक्त कर उसको ठीक भूतभाव में स्थापन करने का नाम 'भूतशुद्धि' है । इसी प्रकार चित्त को भूत के संस्कार से मुक्त कर केवल चिद्भाव से पूर्ण करके उसको स्व-स्वरूप में प्रतिष्ठित करने का नाम 'चित्तशुद्धि' है । चित्त को आसक्ति, ममता, वृथाकर्जु त्वाभिमान से मुक्त कर केवल चित्तस्वरूप में प्रतिष्ठित करना ही 'चित्तशुद्धि' है । जो स्वरूपतः जैसा है उसको आगन्तुक द्रव्य अथवा भाव से मुक्त करके उसको अपने स्वरूप में प्रतिष्ठित करने का नाम ही है शुद्ध करना । अर्थात् जो तत्व जिस उद्देश्य से स्वष्ट हुआ है उसको केवल उसी कार्य में नियुक्त रखने से ही वह शुद्ध हो जाता है ।

"शिवो भूत्वा शिवमर्चयेत् । त्र्यविष्णुः पूजयन् विष्णुं न पूजाफलभाक् भवेत्"।

शिव होकर शिव की पूजा करनी चाहिए । ऋविष्णु होकर विष्णु की पूजा करने से पूजा का फल नहीं प्राप्त होता।

भृत्युद्धि श्रौर चित्तयुद्धि किया को 'काययुद्धि' श्रौर 'भावयुद्धि' नाम से भी उल्लेख किया जाता है। त्रिविध देह की युद्धि को 'काययुद्धि' कहा जाता है। काययुद्धि के फलस्वरूप देह की मिलनता दूर होकर गुरु की कृपा से दिव्य देह पात होती है। तत्परचात् इस दिव्य देह में (भगवद्धाम में) बैठकर श्रपने श्रनुकूल भावों की पृष्टि साधन करने से भावयुद्धि साधित हो जाती है। इसके लिए श्रावर्थकता है चित्त से प्रतिकृल भावों को निकाल देने की श्रथवा प्रतिकृल भावों को श्रपने भाव के श्रनुकृल कर लेने की। जैसे मधुर भाव का साधक ( न्नी ) पित के

माता-पिता, श्रात्मीय स्वजन, बन्धु-बान्यवों की सेवा को पित के प्रिय होने के कारण पित की सेवा का ही श्रंग समभता है। इसमें मुख्य तद्य है पित की सेवा, पित का तृतिविधान, पित का प्रियकार्य साधन। वस्तुत: मधुर भाव के श्रातिरिक्त श्रन्य कोई भाव की चिन्ता उसके मन में नहीं श्रायगी। भावशुद्धि को ही मानसिक तपस्यां कहा गया है। थोड़ा विचार करने से ही समभ में श्राजायगा कि श्रासिक्त, ममता, श्रहंकार, प्रतिष्ठामोह, कर्जु स्वाभिमान एवं सुखस्पृहा ही चित्त को श्रशुद्ध करने के मुख्य कारण हैं। इसलिए निर्मम-निरहंकार श्रादि क्षोक चित्तशुद्धि में सहायक माने गये हैं।

निर्मानमोहा जितसंगदोषा श्रध्यात्मनित्या विनिवृत्तकामाः । द्वन्द्वैर्विमुक्ताः सुखदुःखसंज्ञैगेच्छन्त्यमूढ्गः पद्मव्ययं तत् ॥ ।

निर्मानमोद्याः (जिनका स्रिमिमान स्रीर मोह दूर हो गया है) जित-संगदोषाः (जो स्रासक्तिजन्य दोष से मुक्त हैं) स्रध्यात्मिनित्याः (जो स्रात्मज्ञानिष्ठ हैं) विनिवृत्तकामाः (जिनकी समस्त कामना वासना विशेषतः निवृत्त हो गई हैं) सुखदुःखसंगैः द्वन्द्वैः विमुक्ताः (जो सुख दुःखात्मक द्वन्द्व से विमुक्त हैं) [ते] स्रमूढ़ाः (ऐसे स्रमूढ़ जन) तत् (परब्रह्म के) स्रव्ययं पदं (मोच पद को) गच्छन्ति (प्राप्त होते हैं)।

क्ष विहाय कामान् यः सर्वान् पुमांश्चरित निरपृहः। निर्ममो निरहंकारः स शान्तिमधिगच्छति ॥६॥

यः पुमान् (जो पुरुष) सर्वान् कामान् विहाय (सब कामनादि त्यागकर) निस्पृहः (इच्छारिहत) निर्ममः (ममत्वरिहत) निरहंकारः ( ऋहंकारवर्जित होकर) चरित (संसार में विचरण करता है) सः शान्तिम् ऋधिगच्छित (वह शान्ति लाम करता है)

याद रखना होगा कि निर्मम-निरहंकार की साधना के लिए ग्रंगन्यास श्रीर करन्यास की व्यवस्था की गई है। ममत्व भाव दूर करने के लिए सब पदार्थों को शोधन कर भगवद् विभूति में पर्यवसित करना होगा। निरहंकार भाव लाभ करने के लिए तमोगुण से ऋभिभूत ऋहंकार को कमशः ऊपर उठाकर राजसिक ऋौर सान्त्विक भूमि भेद कर विशुद्ध सन्व में लेजाना होगा। इसकी साधनप्रणाली ऋंगन्यास ऋौर करन्यास के प्रसंग में देलिए। साधन राज्य में ऋनेक तामसिक भाव ऋाकर प्रकृत सन्त्वगुण को ऋभिभूत कर ऋपने को सन्त्वगुण के स्थान पर बैठाना चाहते हैं। इन तमोगुणी भावों से रन्ना पाने के लिए उस समय रजोमिश्रित सन्त्वगुण का साधन करना होता है।

#### गायत्री जप

ॐ भूः ॐ भुवः ॐ स्वः ॐ महः ॐ जनः ॐ तपः ॐ सत्यं ॐ तत्सवितुवरेण्यं भर्गो देवस्य धीमहि धियो यो नः प्रचोदयात् ॐ॥१०॥ ( ब्रात्मानं तेजोमयं विभावयेत् )

यहाँ गायत्री जप की सहायता से 'ॐ भू: ॐ भुवः' इत्यादि उचारण कर चित्त को भगवद्धाम (सहसार) में ले जाना होगा। 'ॐ तत् सिवतुर्वरेण्यं' इत्यादि उचारण कर भग-देव का स्वरूप उपलब्ध करना होगा। इस स्थल में अपने सब तत्त्वों को भगवद्भाव से परिभावित कर भगवत्कार्य साधन में नियोग करने की व्यवस्था है। इसके बाद 'धियो यो न: प्रचोदयात्' उचारण कर अपने सब तत्त्वों को भगवद्भाव से परिभावित कर लेना होगा। और फिर 'ॐ' उचारण कर चित्त को फिर भगवद्धाम में ले जाकर भगवद्धामतत्त्व आस्वाद करना होगा।

"गायत्री का अर्थ — ॐकार अथवा प्रण्व परब्रह्म का वाचक है। इसमें जाग्रत-स्वप्न-सुषुप्ति अथवा स्थ्ल-सूद्म-कारण, ये तीन अवस्थाएँ बताने के लिए अकार-उकार-मकार इन तीन वर्णों का प्रयोग किया गया है। प्रकारान्तर से यह सृष्टि-स्थिति-संहार अथवा ब्रह्मा-विष्णु-महेश्वर इन तीनों तत्त्वों वा वाचक है। उसके ऊपर अर्धमात्रा है जिसके अन्तर्गत

बिन्दु-नाद-कला ये तीन स्तर विद्यमान हैं। केवल यही नहीं, कला के अतीत शुद्ध त्रात्मा एवं तदनन्तर चित्कला की व्याप्ति कही जाती है। सुतरां प्रणव निम्नतम स्तर से निष्कल परम सत्ता तक ब्रह्मसत्ता का बाचक है।

'भूः भुवः स्वः' यह तीन महाव्याहृति हैं । भूः से भूलोंक, भुवः से भुवर्लोक त्र्यथवा त्र्यन्तरिक्तलोक ( शून्य ) एवं स्व: से स्वर्गलोक की घारणा करनी चाहिए। इन तीनीं लोकों के समाहार को त्रिलोकी कहते हैं। महाव्याहृति के स्वः को विश्लेषण करने से एक तरफ प्रचलित स्वर्ग अर्थात् इन्द्रलोक श्रीर दूसरी तरफ ऊर्व्वस्थित महः, जनः, तपः एवं सत्यलोक पाये जाते हैं। इस हिसाब से सप्तव्याहृति अथवा सप्तलोक का संघान मिलता है। वस्तुत: ॐकार से हीं भूः ग्रादि सप्तलोक का ग्राविर्माव होता है। एक शब्द में ॐकार से ही सनग्र सृष्टि प्रसन हुई है। ये ज्योतिर्मय स्रात्नरूपी सविता हैं। प्रसव करने के कारण ही इनका नाम सवितृ हुआ है। इनके दो भर्ग अथवा शक्ति हैं। एक वरेएय अर्थात् पार्थनीय अथवा श्रेष्ठ, दूसरी अवरेख्य अथवा निकृष्ट । पहली का नाम विद्या है और दूसरी का अविद्या। दोनों ही परमात्मा की शक्ति हैं किन्त हम वरेएय भर्ग अथवा विद्या शक्ति का ही ध्यान करते हैं। यह ध्यान स्वयं करते हुए भी जीव-जगत् के प्रतिनिधि रूप में किया जाता है यह समभाना होगा। जो कर्म सबके प्रतिनिधिरूप में किया जाता है उसका फल प्राप्त होने के समय सबमें विस्तृत हो जाता है। यह ध्यान व्यक्तिगत कर्म है इसमें सन्देह नहीं किन्तु यह निष्काम ग्रथवा सर्वकाम है, इसलिए इसका फल सब जीव-जगत के उपभोग्य है। सविता दिव्य ज्योतिर्मय एवं चिदानन्दमय लीला-शक्तिसम्पन्न हैं। ध्यान के फलस्वरूप ध्यानकर्ता के हृदय में ध्येय वस्तु प्रतिष्ठित हो जाती है। उस समय ये भर्ग अन्तर्यामी रूप में उपासक के हृदय में जागरित होकर उसको समस्त ज्ञान एवं समस्त कर्म की प्रेरणा द्वारा चालित करते हैं। अध्यक्ष अध्यक्ष अधिक । ई आन्छ । व विकास 'धी' शब्द से ज्ञानशक्ति स्रोर कर्मशक्ति दोनों ही स्रिमियत हैं। ज्ञानेन्द्रियों और कर्मेन्द्रियों के समस्त कार्य तब स्रन्तर्यामी द्वारा स्रमुष्टित होते हैं। स्रपना स्रिमानमूलक कर्मु त्व बिलकुल नहीं रह जाता। उपासक स्वयं साची स्रथवा द्रष्टा होकर उपास्य स्रन्तरात्मा का ज्ञान स्रोर किया दर्शन करता रहता है। देह में जीवात्मा श्रीर परमात्मा दोनों ही स्रविध्य हैं। जीवात्मा स्रिममानशील है किन्तु उपासना के प्रभाव से स्रिमानवर्जित होकर द्रष्टा होने में समर्थ होता है। पद्मान्तर में परमात्मा स्वभावतः स्रिममानवर्जित हैं। वे स्रन्तरात्मारूप में देह के समस्त कार्य निष्पादन करते हैं। सब प्रकार का ज्ञान तथा किया उनके स्रन्तर्गत है। ज्ञानेन्द्रिय द्वारा वे प्रत्यत्न करते हैं। ज्ञानेन्द्रिय द्वारा वे प्रत्यत्न करते हैं। ज्ञान सुक्त होने पर उनका खेल देखकर धन्य होता है। यही गायत्री का तात्वर्य है"।

प्रत्येक जर में तीन तत्त्र देखने में त्राते हैं। गायत्री जर में भी ये तीनों तत्त्व वर्तमान हैं। ॐकारक्ष व्याहृति को सहायता से मेक्दं हस्थ स्रोत को अत्रलम्बनकर छः चक्र अथवा स्तर भेदकर, सहस्रार में (ब्रह्मध्याम में) जाना होगा। वहाँ जाकर परमात्मा की भगशक्ति (ज्योति) में निमज्जित होकर भगवान से तन्त्रयता लाभ करना होगा। इसके बाद धियो यो नः प्रवोदयात्' उच्चारणकर चिन्तन करना होगा कि भगवज्ज्योति सहस्रार से नाचे की तरफ उत्तर रही है और उत्तरते समय हमारे सब तत्त्वों को भगवद्भाव से परिमावितकर, भगवत्कार्य साधन की योगयता दानकर, भगवदिच्छा पूर्ण करने में नियुक्त कर रही है। प्राचीन ऋषियों ने कहा है कि जो ब्रह्मांड में है वही मांड में है। अर्थात् जगत् में जो कुछ है उसके सब रहस्य और सब तत्त्व हमारे व्यष्टिदेह में -यहाँ तक कि प्रत्येक परमात्मु में —वर्तमान हैं। सृष्टि रहस्य का चिन्तन करके भगवद्धाम (सहस्रार) से तामसिक भूमि (मूलाधार) तक के स्थान को सात स्तरों में विभक्त किया गया है। इसका प्रत्येक स्तर एक निर्दिष्ट चक्र

श्रीर निर्दिष्ट तत्त्व की श्रिष्ठिष्ठान-भूमि है। हमारे मेरुदंड की मध्यवर्ती सुषुम्ना नाड़ी के मध्यस्थ सात चक्रों में सात तत्त्वों का—सप्तज्ञानभूमि का—श्रिष्ठान निर्देश किया गया है। सप्तव्याहृति गायत्री जप की सहायता से हम सर्वनिम्न स्तर मृलाधार से सर्वोन्नत स्तर सहस्रार में जाने का सुयोग लाभ करते हैं। इसीलिए गायत्री जप में मन को प्राण्वायु की सहायता से सर्व निम्न स्तर से क्रमशः ऊपर के स्तर की श्रोर ले जाने की व्यवस्था देखी जाती है। गायत्री जप में भगवान के निकट जाने के समय चित्त भगवज्ज्योति में निमग्न होकर धामतत्त्व श्रास्वाद करने में समर्थ होता है। प्राचीन ऋषिगण गायत्री की सहायता से भगवद्धाम में प्रवेश करने का सुयोग लाभ करते थे। इसके बाद "श्रात्मानं तेजोमयं विभावयेत्" उच्चारणकर श्रपने सब तत्त्वों को श्रीर समष्टिभाव में जगत् के सब तत्त्वों को तेजोमयरूप में, भगवद्भाव से परिभावितरूप में, उपलब्ध करने की चेष्टा करते थे।

### धामतत्त्व

धामतत्त्व में सब कुछ स्रप्राकृत ज्योतिर्मय है। साधक के वहाँ पहुँच जाने पर उसके सब कार्य पूजा में परिग्त हो जाते हैं। भगवद्धाम भजन का राज्य है। इस उपलब्धि के विषय में भगवान शंकर ने कहा है:—

सम्पूर्णं जगदेव नन्दनवनं सर्वेऽपि कल्पद्रुमाः गांगं वारि समस्तवारिनिवहाः पुरुषाः समस्ताः क्रियाः वाचः प्राकृतसंस्कृताः श्रुतिशिरा वाराग्यसी मेदिनी सर्वावस्थितिरस्य वस्तुविषया दृष्टे परब्रह्मणि ॥ श्रुन्यत्र उन्होंने फिर कहा है :—

संचारः पदयोः प्रदिच्णिविधिः स्तोत्राणि सर्वा गिरः । यद्यत् कर्म करोमि तत् तदिखलं शम्भो तवाराधनम् ॥ वैष्णव कवियों ने भी कहा है कि वहाँ सब कुळ अप्राकृत है, अप्रानन्दः स्त्रीर शान्ति का स्रपूर्व समावेश है। 'कथा गानं नाट्यं गमनमि'। वहाँ की 'चिदानन्द-ज्योतिः' परमं स्त्रर्थात् स्त्रास्वादन के स्रतीत होने पर भी स्त्रास्वाद्य हो जाती है।

"धाम शब्द का अर्थ है ज्योतिः अथवा तेज । इसको आश्रय करके हो स्वरूप-तत्त्व प्रकाशित होता है । मूल में स्व-स्वरूप और इष्ट-स्वरूप एक होने पर भी उपासना अथवा भजन की सुविधा के लिए एवं रस की अभिव्यक्ति के लिए दोनों को पृथक्-पृथक् प्राप्त करना होता है । मायिक जगत् और मायिक देह के संबेष्टन से अपने आप को मुक्त कर ज्योति में अपने नित्य रूप को दर्शन करना होता है । अपना नित्यरूप प्रकाश होने के साथ ही वह ज्योति ज्योतिर्मय-राज्यरूप में आत्मप्रकारा करती है । इस राज्य के अधिष्ठाता जो बिन्दु अथवा केन्द्र में विराज करते हैं तब भी प्रकाशित नहीं होते । धाम में प्रवेश करने पर अपना नित्यस्वरूप उपलब्धकर कंमशः इष्ट का स्वरूप दर्शन और आस्वादन करने का अधिकार प्राप्त हा जाता है । व्यापक हिंछ से देखा जाय तो गुणातीत, स्वयंप्रकाश, निर्विकार, चिदानन्दमय परमज्योतिः ही धामतत्त्व है । भावक की भावनानुसार यह नाना रूप में प्रकट हो सकती है किन्तु तन्त्व एक ही है । माया अतिकान्त हुए बिना धामतत्त्व प्रकाशित नहीं होता"।

अ द्वन्द्वातीतं त्रिगुणरहितं स्वप्नकाशस्वरूपं
 शान्ताकारं गगनसदृशं निर्विकारं वरेण्यम् ।
 भक्तेर्जुष्टं विमलनिलयं योगिभिध्धीनगम्यं
 नित्यानन्दं परमसुखदं चेतसा तं स्मरामि ॥११॥

द्वन्द्वातीतं (सुखदुः बादि द्वन्द्वातीत) त्रिगुण्यरिहतं (सत्त्व, रजः, त्तमः त्रिगुण्यरिहतं ) स्व-प्रकाश-स्वरूपं (स्व-प्रकाशस्वरूप) शान्ताकारं (शान्ताकारं) गगनसद्वरां (श्राकाश के समान व्यापी) निर्विकारं (विकाररिहत) वरेण्यं (सर्वोत्तम, वांछनीय) भक्तैः जुष्टं (भक्त इन्द्वारा परिसेवित) विमल-निलयं (विमल श्रानन्द्धामस्वरूप) योगिभिः

(योगीगण के) ध्यानगम्यं (ध्यान द्वारा गम्य) नित्यानन्दं (नित्यानन्दं स्वरूप) परम-मुखदं (परम मुख देनेवाले) तं (उस भगवद्धाम को) चेतसा (चित्त द्वारा) स्मरामि (मैं चिन्तन करता हूँ)।

त्र्रथांत् कृटस्थ में श्रवस्थित भगवद्धाम ज्योतिर्मय. गुणातीत, निर्विकार, श्रानन्दरस-पिमावित श्रीर भक्तजन-सेवित है। साधक श्रपने को ज्योतिर्मय भगवद्धाम में श्रपने इष्ट के सम्मुख श्रवस्थित चिन्तन करता है। याद रखना होगा कि धामतत्त्व श्रप्राकृत चिन्मय है, श्रीभगवान को सत्-शक्ति से उत्पन्न श्रीर सत् का ही विकार है, श्रनन्त कल्याण-गुण की खान है श्रीर श्रशेष सौन्दर्य-माधुर्य रस के पूर्ण विकास के श्रनुकृत है। वहाँ के सब तत्त्व चिन्मय, सुन्दर, मधुर, भगवद्भाव से परिपूर्ण श्रीर भगवित्तीला के सहाय हैं। साधक विरजा (वैतरणी) पारकर, श्रप्राकृत देह लाभकर, जब भगवद्धाम में प्रवेश करता है तो श्रनुभव करता है कि सभी ज्योतिर्मय है। तब उस ज्योति में श्रपना स्वरूप, भगवत्-स्वरूप तथा दोनों के भीतर का सम्बन्ध स्वतः भुगरित होने लगता है।

#### स्वरूपतत्त्व

"धाम प्रकाश के साथ साथ अपना स्वरूप भी प्रकाशित हो जाता है। जब तक माया का आच्छादन है तब तक धाम प्रकट नहीं होता, न अपना स्वरूप ही प्रकट होता है। अपना स्वरूप सत्य, चैतन्य एवं आनन्द है। परमात्मा का स्वरूप भी ऐसा हो है। परमार्थ दृष्टि से दोनों में कोई मेद नहीं। अपना स्वरूप दिव्य, शोक-दु:खातीत एवं चिन्मय ब्रह्मात्मक है। यद्यपि परमात्मा के और अपने स्वरूप में वास्तविक कोई मेद नहीं तथापि देह में रहते हुए 'तुम और मैं' का भाव रहता हो है। इसलिए अद्वेत-स्वरूप में भी द्वेत का आभास वर्तमान रहता है। भगवान अथवा परमात्मा अनादिमुक्त हैं किन्तु जीव माया को अतिक्रम करके मुक्त हो जाने पर भी आदि-मुक्त ही कहा जा सकता है अनादिमुक्त नहीं है।

इसिलिए तात्त्रिक दृष्टि से दोनों एक होते हुए भी भगवान श्रंशी हैं श्रीर जीव उनका सनातन श्रंश है। इसके फलस्वरूप जीव भगवान के सहित श्रपना संम्बन्ध श्राश्रय श्रीर श्राश्रित रूप में ही धारणा करता है। जीव श्रपने को भगवान का श्रंश चिन्तन कर सकता है किन्तु भगवान को श्रपना श्रंश चिन्तन नहीं कर सकता। जैसे समुद्र श्रीर तरंग जल रूप में एक ही हैं किन्तु समुद्र की तरंग कही जा सकती है, तरंग का समुद्र नहीं कहा जासकता। इसी प्रकार जीव श्रीर परमात्मा दोनों स्वरूपतः चिन्तय एक होने पर भी जीव भगवान को 'तुम मेरे हो' कहकर चिन्तन नहीं करसकता। 'मैं तुम्हारा हूँ' यह भाव उसके लिए उपयोगी है।''

धाम तस्व के स्कुरण के फलस्वरूप साधक के भीतर के श्रावरण स्वतः श्रपसारित हो जाते हैं श्रीर श्रात्मा का प्रकृत स्वरूप उसके चित्त में स्फुरित होने लगता है। पंचकोश-विवेक एवं नेति नेति साधना का जो लच्य है वह धाम साधना के प्रभाव से स्वतः साधित होजाता है। तब साधक समभ्तता है कि वह देह नहीं है श्राश्रमी नहीं है; वह निःसंग, निष्क्रिय, सर्वोगधि-विवर्जित है।

श्रहं देवो न चान्योऽस्मि ब्रह्मैवास्मि न शोकभाक् । सिचदानन्दरूपोऽहं नित्यमुक्तस्वभाववान् ॥१२॥

श्रहं देवः (मैं देवता हूँ) श्रन्यः च न श्रस्म (श्रन्य कुछ नहीं हूँ) ब्रह्म एव श्रस्म (मैं निश्चय ब्रह्मस्वरूप हूँ) शोकभाक् न (मैं शोक भोग नहीं करता—शोक मुक्ते स्वर्श नहीं कर सकता) श्रहं सचिदानन्द-रूपः (मैं सचिदानन्दस्वरूप हूँ) नित्य-मुक्त-स्वभाववान् (नित्य मुक्त होते हुए भी लीलारत हूँ)।

नाहं विप्रादिको वर्णो नाश्रमी संगवर्जितः। निष्कियो निस्पृहः शान्तः सर्वोपाधिविवर्जितः॥१२(क)॥ श्रहं विप्रादिकः वर्णः न ( मैं ब्राह्मणादि वर्णः नहीं हूँ ) श्राश्रमी न ( ब्रह्मचर्यादि श्राश्रम श्रवलम्बी नहीं हूँ ) [ मैं ] संगवर्जितः (श्रनासक्त हूँ अर्थात् देहादि, आत्मीय-स्वजन, सुख-दुःखादि के साथ मेरा किसी प्रकार का पारमार्थिक सम्बन्ध नहीं है ) निष्क्रियः (कर्नु त्वाभिमान रहित ) निस्पृदः (इच्छारहित ) शान्तः (शान्त ) सर्वोपाधिविवर्जितः (सब प्रकार की उपाधि रहित ) [हूँ ]।

नाहं देहो न मे देहो निष्कलो गगनोपमः । निराकारो निराधारः शुद्धविज्ञानवित्रहः ॥१२(ख)॥

श्रहं देहः न ( मैं देह नहां हूँ ) देहः मे न ( देह मेरी नहीं है— श्रर्थात् देह के साथ मेरा कोई सम्बन्ध नहीं है ) [ मैं ] निष्कलः ( कला रहित, मेदरहित, पूर्या ) गगनोपमः ( गगनं के सभान व्यापी ) निराकारः ( निराकार ) निराधारः ( निराधार ) शुद्धविज्ञानविग्रहः ( शुद्ध-विज्ञान- विग्रह स्वरूप ) [ हूँ ]।

धामतत्त्व में जाकर जब ब्रात्मदर्शन लाभ होता है तब 'मैं पापी हूँ' (पापोऽहं पापकर्माहं इत्यादि )—यह भाव नहीं रह जाता ।

साधक को इस स्थल में पहुँचकर अपना नित्य-शुद्ध-बुद्ध मुक्त स्वभाव उपलब्ध हो जाने के कारण भगवान के साथ एक तादात्म्य भाव आ जाता है। फिर भगवान से किसी प्रकार का भेदमाव उपलिवित नहीं होता। तब प्रेममय भगवान भानो भक्त को अपने हृदय से चिपका लेते हैं और भक्त और भगवान दोनों ही आनन्द में समाहित हो जाते हैं, किसी को अपना स्वरूप चिन्ता करने का सुयोग नहीं मिलता। इस अवस्था में भक्त और भगवान में किसी प्रकार का भेद रहता है या नहीं, इस विषय में पंडितों ने अनेक तर्क वितर्क किया है किन्तु प्रेमिक भक्त चेतना लाभ करते ही अपने को भगवान का दास समक्तर उनके चरणों में लोटना चाहता है। भगवान चाहते हैं भक्त को अपने हृदय से लगाकर रखना किन्तु भक्त चिरकाल दास्यभाव से उनकी सेवा करना चाहता है। जब तक अपने अस्तित्व का ज्ञान रहता है तब तक साधक भक्त दास्यभाव छोड़ने को तैयार नहीं होता।

श्चि सत्यिप भेदापगमे नाथ तवाहं न मामकीनस्त्वम्।
सामुद्रो हि तरंगः कचन समुद्रो न तारंगः॥ १३॥
भेदापगमे सित ग्रिपि [ भगवान में श्रीर जीव में ] (पारमार्थिक दृष्टि से भेद न होते हुए भी ) [ मैं कहूँगा ] नाथ ( हे नाथ ) श्रहं तव ( मैं उम्हारा हूँ ) त्वं मामकीनः न ( तुम मेरे नहीं )। [ जैसे ] तरंगः (लहर) सामुद्रः हि ( समुद्र की होती है ) समुद्रः कवन तारंगः न ( समुद्र तरंग का कभी नहीं कहा जासकता )।

धाम में प्रवेश कर श्रपना प्रकृत स्वरूप, भगवत्स्वरूप एवं दोनों के भीतर का सम्बंध उण्लब्ब हो जाने पर श्रपने स्वरूप में प्रतिष्ठित होने की एक तीव्र श्रमिलाधा उत्पन्न होती है। उस समय भगवत्क्रपा-शक्ति सद्गुरु लाभ में सहायक होती है। इस सहायता लाभ से साधक की इच्छा पूर्ण होनी सम्भवपर हो जाती है।

# गुरुतत्त्व । हिन्द्र मा हिन्द्र सम्बद्ध

"गुरु का स्वरूप — भगवान अथवा परमात्मा एकाधार में सावक के गुरु और इष्ट दोनों ही हैं। उनका स्वरूप सचिदानन्दमय है। वे निराकार, निष्कल और निर्गुण होते हुए भो साकार, सकल और सगुण हैं; सब वर्णों के अतीत होते हुए भी सर्ववर्णमय हैं। वे विश्वातीत भी हैं और विश्वातमक भी। जैसे यह कहना सत्य है कि उनको काया नहीं है वैसे ही यह भी सत्य है कि उनको चिदानन्दमय काया है। समस्त देवी देवता जिनके आशिक स्फुरण हैं और जिनको आश्रय करके उनको शक्तियाँ अपना अपना काम करती है वे हो इष्ट हैं और वे ही गुरु हैं।" (परिशिष्ट में 'गुरु-इष्ट-भगवान-तत्त्व' द्रष्टव्य है)।

अ इष्टरेवस्वरूपो यः सचिदानन्द्विप्रहः। शुद्धो बुद्धः प्रमुक्तरच गुरुराद्शमानवः॥१४॥ गुरुः स्रादर्शमानवः (गुरु स्रादर्श मनुष्य हैं ) यः (जो ) इष्टदेव-स्वरूपः (पुरुषोत्तम के जीवन्त विग्रहस्वरूप हैं ) सचिदानन्द-विग्रहः (सचिदानन्द की धनीभूत मूर्त्ति के समान हैं ) शुद्धः बुद्धः प्रमुक्तः च (शुद्ध, बुद्ध एवं मुक्त स्वरूप हैं )। इस स्रवस्था में शुद्ध चित्त में तीवः । पिपासा उदय होने के कारण सद्गुरुतत्त्व का स्फुरण स्रोर सद्गुरु लाभ स्वामाविक हो जाता है।

हम इष्टदेव को सम्मुख नहीं देखपाते इसिलए उनको जानने के लिए एक ऐसे महापुरुष की सहायता लेते हैं जिनके कर्म, वचन ग्रौर भाव द्वारा इष्टवत्त्व हमारे श्रनुभववेद्य हो सके; जो सत्ता, चैतन्य ग्रौर श्रानन्द की पूर्ण प्रकटित तथा श्रपूर्व-समन्वय पास मूर्ति हों; जो कामना-वासना से पूर्णतथा मुक्त हों; जो श्रपने ज्ञान द्वारा हमारी श्रज्ञानता दूर कर सकते हों; जो स्वयं स्वरूप-प्रतिष्ठ हों श्रौर हमारी स्वरूप-प्रतिष्ठा में सहायक हो सकते हों; जो स्वयं मुक्त होने के कारण कर्म, वचन श्रौर भाव द्वारा हम को मुक्ति के पथ पर ले जा सकते हों।

इष्ट की महिमा ऐसी है कि उनका एक बार दर्शन हो जाने से ही श्रीर किसी वस्तु को देखने का साध नहीं रहता, उनको जानकर श्रीर कुछ जानने को बाक़ी नहीं रहता, उनको प्राप्त करके श्रीर कुछ प्राप्त करने को बाक़ी नहीं रहता।

यद् दृष्ट्वा नापर दृश्यं यद् भूत्वा न पुनर्भवः । यद् ज्ञात्वा नापरं ज्ञेयं तदिष्टमवधारय ॥

# माह हम्ह प्रया प्रकार भगवत्तत्त्व हम्ह किलो भी

योगी-ऋषिगण किस प्रकार पहले ज्योति दर्शन करते हैं ग्रौर फिर इस ज्योति के भीतर से किस प्रकार भगवत्तस्य का स्फुरण होता है, गुरु की कृपा से इसका रास्ता खुल जाता है। भगवत्-ग्रस्तित्व का ग्राभास पहले ज्योति-दर्शन रूप में मिलता है। इसके फलस्वरूप मिजन की इच्छा जाग उठती है श्रीर व्याकुलता श्रा जाती है। तब क्रमशः वित्त शुद्ध होकर भगवत्-प्राप्ति की इच्छा को प्रवल कर देता है। भगवान का प्रकृतः स्वरूप वाक्य-मन के श्रगोचर है। यह मूकास्वादन के भाँति श्रनिवचनीयः है। जिन्होंने जानलिया है वे भी प्रकाश नहीं कर सकते। तटस्थ लद्ध्याः द्वारा ऋषियों ने इसका एक श्राभास मात्र देने की चेष्टा को है।

श्रं ब्रह्मा वरुणेन्द्र-रुद्र-मरुतः स्तुन्वन्ति दिव्यैः स्तवैवेदैः सांगपदक्रमोपनिषदै गीयन्ति यं सामगाः।
 ध्यानावस्थित-तद्गतेन मनसा पश्यन्ति यं योगिनः
 यस्यान्तं न विदुः सुरासुरगणा देवाय तस्मै नमः॥१५॥

यं ( जिनको ) ब्रह्मा वक्ण-इन्द्र-कद्र-मक्तः ( ब्रह्मा, इन्द्र, कद्र त्र्रौर मक्द्गण ) दिन्यैः स्तवैः ( दिन्य स्तव द्वारा ) स्तुन्वन्ति ( स्तुति करते हैं ) यं सामगाः ( जिनका सामवेद के गायकगण ) सांग-पद-क्रम-उपनिषदैः ( ग्रंग, पद, क्रम एवं उपनिषदादि सहित वेदगान द्वारा ) गायन्ति ( कीर्तन करते हैं ) यं योगिनः ( जिनको योगीगण ) ध्यानावस्थित-तद्गतेन मनसा ( ध्यान में त्रवस्थित हुए तद्गत चित्तद्वारा ) पश्यन्ति ( उपलब्ध करते हैं ), सुर-त्रमुरगणाः ( देवता त्र्रौर त्रमुरगण ) यस्य त्रुन्तं न विदुः ( जिनके त्रुन्त को नहीं जानते हैं ), तस्मै देवाय नमः ( उन देवता को नमस्कार )।

भगवत्स्वरूप — "ब्रह्म उभय लिंगक है। उनके सगुण रूप से शक्ति ग्राभिव्यक्त होकर कार्य करती रहती है किन्तु उनके निर्गृण रूप में शक्ति ग्रामिव्यक्त होकर कारण किसी प्रकार की किया नहीं होती। वस्तुतः जो निर्गृण हैं वे ही सगुण हैं। एक ही समय उनमें दोनों लिंग विद्यमान हैं। दोनों में जो विरोध प्रतीत होता है वह केवल लौकिक दृष्टि का है किन्तु स्वरूप में कोई विरोध नहीं। संमस्त गुण एवं समस्त किया उसी निर्गृण निष्क्रिय सत्ता से प्रादुर्भूत होते हैं।

वे स्वरूपतः सत्य-ज्ञान-त्रानन्द-स्वरूप हैं। उनमें कोई किया नहीं है, कोई विकार नहीं है—यही उनके स्वरूप का लव् ए है। किन्तु जगत् में सृष्टि-स्थिति-संहार उनको त्रावलम्बन करके हो होता है। इसलिए वे ही जगत् के सृष्टि, रज्ञा त्रीर संहार कर्ता हैं। यही उनका तरस्थ लज्ञ है।

जगत् में जीव श्रीर जड़ रूप में विभक्त श्रनन्त पदार्थ हैं। सब के भीतर निगृढ़ भाव में एवं सबके कर्मों के नियामक रूप में जो महासत्ता विद्यमान है वे ही ब्रह्म-स्वरूप हैं। वे बहु में प्रकाशमान होते हुए भी स्वरूपतः एक, ग्रसंग श्रीर साज्ञी-स्वरूप हैं। वे सर्वातीत होते हुए भी सर्वव्यापक हैं। वे समस्त जीवों के श्रन्तर्यामी हैं।"

उपनिषद में ब्रह्म की वर्णना निगु ण श्रौर सगुण इन दो भावों में की गई है। सगुरा भाव गुरा-विषय-युक्त ग्रीर जीवके ग्रनुभववेद्य है, निगु रण भाव त्रनुभूति के बाहर है। ब्रह्म तो क्या एक सामान्य परमारणु के सन्बन्ध में भी हम कुछ जानते हैं (जो सगुरा के अन्तर्गत है) श्रीर श्रनेकांश नहीं जानते (जो निर्गुण के श्रन्तर्गत है) श्रर्थात् संभी वस्तु सगुण-निगु रण भाव की मिलित मूर्ति हैं। 'सब जानता हूँ? कहना जैसी भूल है, 'कुछ नहीं जानता' कहना भी उसी प्रकार श्रसत्य है। "नाहं मन्ये सुवेदेति नो न वेदेति वेद च" इत्यादि— 'कुछ नहीं जानता' यह भी नहीं कह सकता ऋौर 'सब जान लिया' यह भी नहीं कह सकता। जो कुछ ज्ञात हुआ है अर्थात् जिस अविध तक वे हमारे निकट त्रात्मप्रकाश कर हमारे ज्ञान के विषयीभूत हुए हैं उसीका नाम 'सगुण' है। उनका सगुण रूप हमारे लिए मूत्तं, प्रकटित अथवा व्यक्त है। उससे ऊपर की अज्ञात अवस्था का नाम 'निर्मुण' तत्त्व है। निर्मुण रूप अञ्यक्त तथा अमूर्त है। सगुण भाव व्यक्त अवस्था है - त्र भाव के ब्रान्तर्गत है। निर्गुण भाव ब्राचर, निर्विकार, शान्त भाव के श्चन्तर्गत है। सगुण भाव विश्व में अनेकांश प्रकटित है, निगु ण भाव



जीव की धारणा के ऋगम्य एवं विश्वातीत है। निगु ए भाव को पाश्चा-त्य दार्शनिकों की भाषा में 'Being' ( भव ) एवं सगुए भाव को 'Becoming' (भाव का तत्त्व ) कहा जा सकता है। ब्रह्म का जो श्रंश शक्ति के गुण द्वारा श्रात्मप्रकाश कर हमारे ग्रहणयोग्य होता है वही सगुण तत्त्व है। सभी पदार्थों में हम सगुण निर्गुण का अपूर्व समन्वय देखते हैं; सगुण भाव अवलम्बन द्वारा ही निगु ग की अरेर जा सकते हैं। जो कुछ इति हुन्या है उसकी सहायता से अज्ञात तत्त्व को प्राप्त करना साधना का उद्देश्य है। सगुग्ग-निगु मा विरोध लौकिक दृष्टि में है स्वरूप में नहीं। समस्त गुण श्रीर किया उसी निर्गुण निष्क्रिय सत्तां से त्राविभूत होते हैं। निगु साव में जो धारणा के त्रातीत अर्थात् वाक्य-मन के अगोचर हैं सगुरा भाव में वे ही सब वाक्यों, सब शास्त्रों, सब चिन्तात्रों त्रीर सब इन्द्रियों के गोचर हैं। जो स्वरूपतः अन्यक्त श्रव्र निगु<sup>°</sup>ण विश्वातिग है वे ही न्यक्त त्वर सगुण एवं विश्वा-त्मक हैं। केवल यही नहीं, उनका परम स्वरूप ( ऋर्थात् निगु रा भाव ) विश्वात्मक प्रकट स्वरूप में भी ऋतुएए।भाव में नित्य ऋवस्थित है। इसी रूप में वे ऋशेष कल्याण-गुण की खान हैं। वे विघाता, करुणामय, सृष्टि-स्थिति-लय कर्ता हैं। वे गम्भीरता में परम श्रीर चरम सार तस्व हैं एवं व्यापकता में परम होने के कारण सर्वगत हैं। इसी लिए उनको 'परमारमा' कहा जाता है। वे विश्वातीत होते हुए भी विश्वमय, उदासीन होते हुए भी सईभूत-हित में रत हैं। उन्हीं में समस्त विरुद्ध भावों का अपूर्व समन्वय पाया जाता है। सगुर्ण-निगु ए का उल्लेख उपनिषदी में इस प्रकार किया है-

क्षे दे वाव ब्रह्मणो रूपे मृत्वेवामृत्व च्राध्याच्रारच, सगुणो निगु ग्रारच विश्वानुगो विश्वातिगश्च ॥१६॥ दे वाव ब्रह्मणः रूपे (ब्रह्म के दो रूप प्रसिद्ध हैं) मूर्तं च श्रमृर्से च एव (व्यक्त एवं श्रद्धक) च्रारं च श्रद्धरं च (च्रारं एवं श्रद्धरं). सगुणः निर्गुणः च (सगुण ग्रार्थात् क्रियाशील एवं निर्गुण ग्रार्थात् निष्किय) विश्वातुगः विश्वातिगः च (विश्वमय एवं विश्वातीत ग्रार्थात् व्यक्त एवं ग्राव्यक्त)। वे स्वरूपतः ग्राव्यक्त हैं एवं व्यक्त होते हुए भी श्राव्यक्त हैं।

इस श्लोक का पूर्वार्ध उपनिषद से लिया गया है और परार्ध उपनिषद के नाव और शब्द अवलम्बन करके संग्रह किया गया है। गुण के भीतर से गुण का विभाव यदि रूप-शब्द-स्पर्शादि द्वारा प्रकट न हो तो हम शक्तिमान को नहीं पहचान सकते—यहाँ तक कि शक्तिमान के अस्तित्व में विश्वास करना भी कठिन हो जायगा। में अगर घर में हूँ तो जब तक कोई मेरा मुख न देखे या मेरी आवाज न सुने तब तक किसी को कैसे मालूम होगा कि मैं अन्दर हूँ। भगवान यदि अपनी शक्ति द्वारा, पंचतम्मात्रा द्वारा, आत्मप्रकाश न करते और हमारी शक्ति भो उपयुक्त ग्रहण-योग्यता लाभ न करती तो उनके अस्तित्व में विश्वास करना प्रायः असम्भव हो जाता। लीलामय भगवान जब लीला के निमित्त अपनी शक्ति द्वारा आत्मप्रकाश करते हैं तभी उस प्रकटित भाव में—व्यक्तावस्था में—उनको जानने, सम्भने, प्राप्त करने का सुयाग मिलता है। जब उनको विमर्श शक्ति लीजारत होती है तब वे सगुण हैं। जब विमर्श शक्ति अन्तर्जीन हो जाती है तब वे निर्गुण हैं। निर्गुण बहा को लीला करने को इच्छा होते ही गुण और किया उनके भीतर से आत्मप्रकाश करते हैं।

अ सगुणः शक्तियुक्तश्च निर्गुणः सुप्तशक्तिकः। लीलया वापि युज्येरन् निर्गुणस्य गुणाः क्रियाः॥१७॥

[ भगवान ] शक्तियुक्तः च सगुणः ( शक्तियुक्त होकर ही सगुण होते हैं ) सुप्तशक्तिकः निर्मुणः ( शक्ति की सुप्तावस्था में वे निर्मुण हैं ) निर्मुणस्य वा अपि ( भगवान् स्वरूपतः निर्मुण होते हुए भी ) लीलया ( लीला के हेतु ) गुणाः क्रियाः युज्येरन् ( गुण और क्रियाः उनमें

अकटित होते हैं )। ग्रर्थात् निर्णुण के जो गुण ग्रौर किया हैं वे उनके लीलावश होने से ही प्रकट होते हैं।

ॐ सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म

🥆 🐃 🕉 त्रानन्द्रूपममृतं यद् विभाति 🚽 💮 💮

• १ ॐ शान्तं शिवमद्वौतम् ॥१८॥

यत् (जो) त्रानन्दरूपम् त्रमृतं (त्रानन्दरूप में त्रमृतरूप में) शान्तं शिवम् त्राद्देतं (शान्त, शिव एवं त्राद्देतरूप में) विभाति (प्रकाशित होते हैं) [वे] सत्यं ज्ञानम् त्रानन्तं ब्रह्म (सन्यस्वरूप, ज्ञानस्वरूप, त्रानन्तस्वरूप ब्रह्म हैं)।

💢 ब्रह्म सत्-स्वरूप हैं । वे षड्विष विकार ( जायते, ग्रस्ति, वर्धते, विपरिग्मते, त्रप्रचीयते, विनश्यति ) वर्जित हैं । वे विकारयुक्त जगत् में रहते हुए भी जगदतीत हैं। वे सर्वदा समस्त गुण-क्रिया सहित लीला-रत रहते हुए भी उसमें उदासीन हैं। उनको प्राप्त करने के लिए हमें भी सब प्रकार के असद्भाव को वर्जन करना होगा। उनके सत् स्वरूप होने के कारण उनके सान्निध्य से हमारे भीतर विशुद्ध सत्त्व भाव का प्रकाश होगा । वे ज्ञानःवरूप, ज्योतिर्मय हैं । उन्हीं की ज्योति से जगत् श्रालोकित है। उनकी चित्-शक्ति के श्रवलम्बन द्वारा जगत् में चित् का ( ज्ञान का ) खेल हो रहा है । उन ज्ञानखरूप की साधना करके साधक समस्त ज्ञान से भूषित हो जाता है। वे त्रानन्त हैं ; उनको जानना, समभाना, प्राप्त करना कभी शेष नहीं हो सकता। वे समस्त ज्ञान अप्रैर प्रेम की पूर्ण परिश्वत अवस्था में अवस्थित हैं। Any knowledge, love, etc. raised to the power infinity is the knowledge, love, etc. of God। कोई भी ज्ञान अथवा कोई भी प्रेम पूर्णता को प्राप्त होने पर भगवत्-ज्ञान अथवा भगवत्-प्रोम में परिगत हो जाता है। वे अनन्त स्वरूप हैं

इसलिए उनका साधक कभी भी किसी प्रकार के सीमाबद्ध भाव से तूस नहीं हो सकता। उनके ध्यान के फलस्वरूप समस्त वृत्तियाँ ग्रसीम तक प्रसारित हो जाती हैं। वे ब्रह्म हैं-सर्वापेदा वृहत हैं। गम्भीरता में परम होने के कारण वे चरम सार तत्त्व हैं, व्यापकता में परम होने के कारण वे सर्वव्यापी हैं। वे ऋपने साधक को गंभीरता ऋर व्यापकता की चरमा-वस्था में ले जाय विना नहीं छोड़ते । उनका साधक भी परम सार तत्व • को जाने अथवा पात किये बिना, सर्वभूत में अनुभव किये बिना, तृत नहीं होता । वे 'त्रानन्दरूपममृतम्' हैं इसलिए जगत् में जो कुछ त्रानन्द है वह उन्हीं स्रानन्दस्वरूप का स्रांशिक प्रकाश है। "एतस्यैव स्रानन्दस्य मात्रामुपजीवन्ति । तारतम्येन वर्तन्ते ब्रह्मानन्द लवाश्रया" । समस्त जीव श्रीर देवता उन्हीं के श्रानन्द का कए पाकर श्रानन्द में विभोर हैं। ब्रह्म के ब्रानन्द स्वरूप होने के कारण ही तो हम उनके भक्त में निरानन्द की छाया भी नहीं देखते । उनके स्रानन्द का कभी स्रभाव नहीं होता । इस ब्रह्ममंत्र का साधक ब्रह्ममंत्र जप के फलस्वरूप सर्वदा ब्रह्मभाव से परि-भावित रहता है। फिर वे 'शान्तम्' हैं, उनमें कोई चंचलता नहीं है। इसलिए उनको प्राप्त करने के लिए हमको भी 'सुशान्तसर्वेन्द्रियवृत्ति-मन्तः' होना होगा। वे साधक के अतिरिक्त और किसी के अनुभववेदा नहीं । वे 'शिवम्' हैं, जगत्-जीव के कल्याण में तत्वर हैं । निस्स्वार्थ भाव से जगजीव की सेवा में रत हुए बिना उनका स्वरूप समक्त में नहीं श्रा सकता। वे 'श्रह्रैतम्' हैं - सर्वदा श्रखंड श्रद्धेत तत्त्व में श्रवस्थित हैं। जो समस्त द्वेत भाव वर्जनकर सर्वत्र एकत्व भाव की उपलब्धि में, एकत्व भाव के प्रचार में, ब्रती हैं वेही केवल उनका अखंड स्वरूप उपलब्ध कर सकते हैं।

ब्रह्म का शान्तभाव ( state of perfect equilibrium ) गीता के 'समत्वं ब्रह्म उच्यते' भाव का द्योतक है। 'शिवम्' शब्द परमात्मभाव का द्योतक है। इस अवस्था में ब्रह्म के भीतर क्रिया शक्ति का विकास लिति होता है; वे जीव के कल्याणसाधन में कितने व्यस्त हैं, यह अनुभव में आता है। 'श्रद्धेतम्' शब्द वैष्ण्वों के भगवत्त्व का द्यांतक है।
भगवद्धाम में भगवान के आतिरिक्त और किसी वस्तु का अस्तित्व नहीं,
वे ही लीला के हेतु परिकर और धामादि रूप में आत्मप्रकाराकर लीलारत
हैं और सब कुछ उन्हीं की विभ्ति है, यह तत्त्व आस्वाद किया जाता है।
वे हैं, वे अपरिवर्तनीय और विकाररहित हैं, यही उनके सत्यभाव का
द्योतक है। वे ज्ञानस्वरूप, ज्योति:स्वरूप, शक्तियुक्त हैं एवं शक्तित्व द्वारा लीला करने में व्यस्त हैं। सब कुछ वे ही हैं—'वासुदेवः मर्वमिति'।
यही ज्ञानतत्त्व की महिमा है। इम उनके 'श्रनत्त' तत्त्व द्वारा उनकी
गंभीरता की एवं 'ब्रह्म'-तत्त्व द्वारा उनकी व्यापकता की चरमावस्था लद्द्य कर सकते हैं। 'श्रानन्दरूपममृतम्' भाव भगवान के प्रकृत स्वरूप का—
'रसो वे सः,' 'मधु ब्रह्म,' इत्यादि भाव का—द्योतक है। 'शान्तं शिवम-देतम्' शब्द में साधनराज्य का एक गूढ़ तत्त्व निहित है। साधनराज्य में पहला काम है संयत होना, दूसरा काम है जीवसेवा, तीसरा काम है श्रद्धेत-तत्त्व आस्वाद करना।

ब्रह्म का सगुणात्मक भाव—सगुण ब्रह्म सृष्टि-स्थित लय-कर्ता, ब्रह्मका विधाता हैं। इस श्लोक में ब्रह्मका तटस्थ लच्च पाया जाता है।

क्ष क्ष यतो वा इमानि भूतानि जायन्ते, येन जातानि जीवन्ति, यत् प्रयन्त्यभिसंविशन्ति, तद् विजिज्ञासस्य तद् ब्रह्म तद् ब्रह्मति॥१६॥

यतो वा (जिनसे) इमानि भूतानि (यह समुदय जगत्) जायन्ते (उत्पन्न होता है), येन जातानि जीवन्ति (जिनकी शक्ति से उत्पन्नभूत समुदय जीवित है), यत् प्रयन्ति (जिनमें लीन होता है), ग्रमिसंविशन्ति (जिनके भीतर जाकर जीव लीलाराज्य में प्रवेश करने का ग्रधिकार लाभ

करता है ), तद् विजिज्ञासस्य ( उनको सविशोष जानने के लिए तत्पर हो ), तद् ब्रह्म, तद् ब्रह्मेति ( वे ही ब्रह्म हैं, वे ही [ सगुण ] ब्रह्म हैं )।

'यत् प्रयन्ति' से उनमें लय हो जाना ग्रिमिप्रेत हैं। इसके पश्चात् 'ग्रिमिसंविशन्ति' शब्द से जीव के लीन हो जाने के बाद भी वे जो समस्त सृष्ट पदार्थों को तद्भाव से परिभावित कर ग्रुपनी लीला के सहायभूत कर लेते हैं, इसका ग्रामास मिलता है। सृष्टि-स्थिति-जय द्वारा जीवत्व का पूर्ण विकास साधनकर उसको ग्रपाकृत धाम में ले जाकर जो लीला के सहाय कर लिया जाता है, यह भी सगुण ब्रह्म के लज्ञ्ण के ग्रन्तर्गत है। 'प्रयन्ति' शब्द लय-योग के 'ग्रनुप्रविष्ट' भाव का ग्रोर 'ग्रिमिसंविशान्ति' 'ग्रनुस्यूत' भाव का द्योतक है।

मंत्रात्मक श्लोकों में कहीं कहीं सगुण श्रीर निर्गुण दोनों भावों का उल्लेख देखने में श्राता है, जैसे—'स पर्यगाच्छुकमकायमत्रणम्' इत्यादि।

प्रवर्त क स्रवस्था में संयम, शुद्धि स्रादि की तरफ विशेष दृष्टि रखनी चाहिए । इससे चित्त को सम्पूर्णतः संस्कार-वर्जित होने का सुयोग मिलता है । स्रहंकार का भाव जाता रहता है । तब साधना के भीतर परमात्मभाव, भगवान का कार्यकलाप, उपलब्धि में स्राता है । इसके परिणामस्वरूप स्रात्मनिवेदन द्वारा सिद्धावस्था प्राप्तकर हम भगवातीला-रहस्य स्रास्वाद करने का स्रोर भगवद्-भजनानन्द में विभोर रहने का सुयोग पाते हैं ।

एको देवः सर्वभूतेषु गूढ्ः सर्वव्यापी सर्वभूतान्तरात्मा ।

कर्माध्यत्तः सर्वभूताधिवासः सात्ती चेता केवलो निर्मुणाश्च ॥२०॥ [यह सगुण ब्रह्म ] एकः (ब्रद्धितीय) देवः (द्योतनात्मक ब्रीर लीलात्मक) सर्वभूतेषु गृदः (सब भूतों में अव्यक्त भाव में अवस्थित) सर्वव्यापी (सर्वव्यापी) सर्वभूतान्तरात्मा (सब भूतों का अन्तरात्मा— प्रेरक, चालक व नियामक) कर्माध्यत्तः (समस्त कर्मों का मुख्य कर्ता)

सर्वभूताधिवासः ( सब भूतों में श्रिधिष्ठत ) साद्मी ( द्रष्टा ) चेता ( चैतन्य-दाता ) केवतः ( निष्कत ) निर्णुणः च ( एवं निर्णुण ) है ।

ये सगुण ब्रह्म समस्त क्रियात्रों के चालक होते हुए भी गुणातीत ( अचल ) हैं; समस्त कर्मों में रहते हुए भी उदासीन हैं; विश्वमय त्रीर विश्व के शासक होते हुए भी विश्वातीत हैं। इन्हों को कहा गया है—'अनासक्त अनुरागी, संसारी संसारत्यागी'।

सर्वेशः सर्वगः साज्ञी सर्वेन्द्रियनियामकः। विधाता सर्वेदक् कर्ता करुणामय ईश्वरः॥२० (क)॥

सर्वेशः (सन के नियन्ता) सर्वगः (सर्वव्यापी) साज्ञी (द्रष्टा) सर्वेन्द्रिय-नियामकः (सन इन्द्रियों के चालक) विधाता (विधान करने चाले) सर्वेहक् (सर्वेद्रष्टा) कर्ता (स्वतंत्र मुख्य कर्ता) करणामयः ईश्वरः (करणामय ईश्वर) [हैं]।

सगुण ब्रह्म में यह सब लच्चण वर्तमान है।

यः सर्वतत्त्वे तिष्ठन् सर्वतत्त्वस्यान्तरः,

यं सर्वतत्त्वं न वेद्, यस्य सर्वतत्त्वं शरीरं,

यः सर्वतत्त्वं यमयति, स आत्मा अन्तर्यामी ॥२० ( ख )॥

यः (जो) सर्वतस्त्वे तिष्ठन् (सब तत्त्वों में वर्तमान् ) सर्वतस्त्रयान्तरः (सब तत्त्वों के ग्रन्तर में ग्रविस्थित ) [हैं] यं सर्वतस्त्वं न वेद (जिनको सब तत्त्व नहीं जानते ) सर्वतस्त्वं यस्य शरीरं (सब तत्त्व जिनके शरीर ) [हैं] यः सर्वतस्त्वं यमयित (जो सब तत्त्वों के नियामक हैं) स ग्रन्तर्यामी ग्रात्मा (वे ही ग्रन्तर्यामी परमात्मा ) [हैं]।

त्रर्थात् जो सब तत्त्वों मे श्रवस्थित रहकर सब तत्त्वों को श्रपने श्रपने कार्य में नियुक्त रखते हैं, जिनको कोई भी तत्त्व सम्पूर्णतः प्रकाश नहीं कर सकता, वे ही मेरे परमात्मा हैं।

उपनिषदों के कुछ श्लोक केवल निगु ण भाव के, कुछ सगुण भाव के त्रौर कुछ दोनों भावों के प्रकाशक हैं। कहना श्रनावश्यक होगा कि निर्मुण श्रीर सगुण तत्त्व एकाधार में श्रनेकांश युगलरूप में वर्तमान हैं। ज्ञात श्रवस्था श्रज्ञात स्तर मेदकरके ही क्रमशः प्रकाशित होती है। 'स पर्यगात' श्रुति उभय भाव का दृधातक है तथा सर्वशेषांश मानो माव का श्रीर द्वितीयांश सगुण भाव का द्योतक है तथा सर्वशेषांश मानो ब्रह्मभाव को श्रुतिक्रमकर परमात्मभाव में प्रवेश कर गया है। ब्रह्म भाव के भीतर हम साधारणतः संस्कारवर्जित शृत्यतत्त्व में, निर्विशेष भाव में ह्व जाते हैं। इसके बाद उस शृत्य को भेदकर, वहां की क्रिया दर्शन-कर, परमात्म भाव का स्फुरण श्रारम्भ होता है जिसकी पूर्णता सगुण ब्रह्म में भगवद्भाव में है। परमात्मा ही साधक के उपास्य हैं। श्रन्त में हम निकुज्जलीला के सामरस्य तत्त्व के भीतर भी एक निर्विशेष भाव का श्रामास पाते हैं।

## शक्तित्त्व

"शिव श्रीर शक्ति स्वरूपतः एक ही वस्तु हैं तथापि व्यवहारिक हिष्टि से दोनों में थोड़ा सा पार्थक्य है। जब शिव का शक्ति के सहित योग नहीं होता तब वे निष्क्रिय, निस्पन्द, निर्मुण एवं निष्क्रल रहते हैं। उनका प्रमुख्य अथवा ऐश्वर्य शक्तिसापेच हैं। शक्तिहीन शिव शव के समान हैं किन्तु वास्तव में शिव कभी शक्तिहीन नहीं होते। जिस अवस्था को शक्तिहीन कहा जाता है उस अवस्था में शक्ति अव्यक्त रूप में शिव में अन्तर्लीन रहती है, उस समय शिव के सहित उसका योग नहीं होता। किन्तु शक्ति जब अभिव्यक्त होती है तभी शिव के साथ उसका योग होता है।

शक्ति के ग्रिभिव्यक्त होने पर उसकी उपासना की जाती है। यह उपासना ग्रावश्यक है। कारण, शक्ति की उपासना किये बिना ग्रर्थात् जामत्शक्ति का ग्राश्रय लिये बिना ग्रात्मा ग्रपना शिवत्व ग्रनुभव नहीं कर सकता। शक्ति के जागरित हो जाने पर विश्वरूप दर्शन में आता है। तभी समक्त में आता है कि एक हो सता अनन्त रूप में प्रकाशमान है। जगत् में जितने रूप हैं सब उन्हों के रूप हैं, जितने चक्षु हैं सब उन्होंके चतु हैं, जितने मुख हैं सब उन्होंके मुख हैं—इस प्रकार की प्रतीति आ जाती है। जिनका रूप नहीं है, आकृति नहीं है, चत्तु नहीं हैं तब सर्वत्र उनके रूप, उनकी आकृति, उनके चतु देखने में आते हैं। जिनमें कुछ नहीं है उनमें सभी कुछ देखने में आता है—यही शक्ति की महिमा है।

ज्ञानेन्द्रियों की ज्ञान शक्ति, कर्मेन्द्रियों की कर्मशक्ति—सबका मूल यही चैतन्यशक्ति है। इसलिए चैतन्यरूपी शक्ति ही 'श्रोत्रस्य श्रोत्रं मनसो मनः चतुषश्चतुः' है। समस्त शक्तियों में प्राण्रूपा शक्ति ही चैतन्य है।

ये ही जगत्-प्रसविता परमेश्वर की परम भग हैं। इनका ध्यान करने से परमात्मा अन्तर्यामीरूप में हृद्य में प्रतिष्ठित होते हैं और उपासक की देह को आश्रय कर अवस्थानपूर्वक उसकी ज्ञान और कर्म शक्ति को प्रयोजनानुसार अपने अपने विषयों में प्रवर्तित करते हैं।

शक्ति उपासना का उद्देश्य ही यह है कि शक्तिहीन के भीतर शक्ति का संचार हो। इसीलिए बल से बल के लिए प्रार्थना की जाती है ( श्लोक रह देखिए )। बल ही स्वाभाविक शक्ति है। उनकी कृपा से उनका किंचित् ग्रंश हम में ग्राहित हो जाय तो हम बल प्राप्तकर ग्रंपने लह्य की प्राप्ति में ग्रंप्रसर हो सकेंगे। याद रखना होगा कि 'नायमात्मा बलहीनेन लम्यः'।

वे प्रकाशस्त्रक्त —स्वयंप्रकाश — हैं किन्तु हम उनको प्रकाशमान रूप में नहीं देख पाते। इसका एकमात्र कारण यह है कि हमारी दृष्टि के ऊपर जो परदा अथवा आवरण है वह अभी अपसारित नहीं हुआ है। जो स्वयंप्रकाश हैं उनको प्रकाश नहीं करना पड़ता और न उनको ही प्रकाशित होना होता है — वे तो प्रकाश रूप में हैं हो। किन्तु जो उनका दर्शन करना

चाहता है उसकी धारणाशक्ति ग्रीर दर्शनशक्ति का उन्मुक्त होना ग्रावश्यक है। लेकिन जीव का इतना सामर्थ्य नहीं जो ग्रापने ग्राप इस शक्ति को उन्मुक्त कर सके। इसलिए उसकी स्वाभाविक प्रार्थना यह होती है कि जो स्वयंप्रकाश हैं वे कुपापूर्वक उसकी दृष्टिशक्ति को उन्भीलित कर दें। दृष्टिशक्ति उन्भीलित होते ही विश्वरूपा माँ की सत्ता सर्वत्र ग्रानुभव में ग्राने लगती है। तभी समभ में ग्राता है कि वे सब भूतों में साररूप में बैठे हैं।"

'शक्ति' शब्द सामर्थ्यवाचक 'शक्' धातु से निष्पन्न है। किसी कार्य की योग्यता को शक्ति कहते हैं। कारण में, त्राव्यक्तरूप में, जो तत्त्व निहिता है उसको कार्यरूप में प्रकट करने के लिए शक्ति की आवश्यकता होती है। प्रत्येक पदार्थ में —यहाँ तक कि प्रत्येक परमागु में — ग्रानन्त शक्ति निहित है। इस निहित शक्ति को जागरित कर कार्योपयोगी करने का नाम है शक्तिपूजा। शक्ति के बिना कोई कार्य नहीं हो सकता। शक्ति के प्रकाश के बिना शिव केवल शव के समान है - सृष्ट्यादि कर्म में सम्पूर्णतः असमर्थ हैं। किसप्रकार शक्ति सब पदार्थों में अव्यक्त रूप में निहित है, किसप्रकार इस सुप्त शक्ति को जागरित कर उद्देश्य सिद्ध किया जा सकता है, जिनके भीतर शक्ति जागरित है उनकी सहायता से किसप्रकार शक्तिमय हुत्रा जा सकता है —यही विषय शक्तिपूजा रहस्य है। शक्ति की त्र्यावश्यकता कोई त्र्यस्वीकार नहीं करता। 'शक्ति को नहीं मानता' कहने में भी शक्ति का प्रयोजन है। सब देशों के साधकगण शक्ति के श्राविर्माव की चेष्टा करते रहे हैं। देशरत्ता के लिए शक्ति चाहिए, जीवनघारण के लिए शक्ति की ज़रूरत है, ज्ञानलाभ के लिए शक्ति का प्रयोजन है, भगवदनुभूति—भगवत्-प्राप्ति—के लिए शक्ति एकान्ता-वश्यक है। भगवान बुद्ध, कबीर, नानक, शिवाजी, गोविन्द सिंह—ये सभी शक्ति के उपासक थे। जगत् में यथेष्ट प्रकाश है किन्तु ग्रन्थ उसको नहीं देख सकता—इस प्रकाश को देखने के लिए चाहिए शक्ति । जगत्- में ज्ञान का अभाव नहीं किन्तु इस ज्ञान को उपलब्ध करने के लिए त्रावश्यकता है त्रपने भीतर के ज्ञान-प्रदीप को जलाने की त्रर्थात् त्रपने भीतर की सप्त ज्ञानशक्ति के प्रकाश की। जगत् में प्रेम का अभाव नहीं किन्त यह प्रेम श्रपनी प्रेमशक्ति के विकास के बिना उपलब्ध करने का ग्रौर कोई उपाय नहीं । भगवद्दर्शन करने के लिए चाहिए श्रपने चतुःश्रौं में दूरदर्शन, सूद्भदर्शन, दिन्यदर्शन करने की शक्ति अर्थात् ज्ञानचत्तु का उन्मीलन । इसी प्रकार भगवद्-वाक्य श्रवण करने के लिए चाहिए द्रश्रवण, सूच्मश्रवण, दिव्यश्रवण शक्ति का प्रकाश। संच्चेपतः हमारी समस्त इन्द्रियों में निहित सुप्त शक्ति पूर्णतया प्रकाशित हुए बिना भगव-द्रश्न भगवल्लीलास्वादन नहीं किया जा सकता। गोपियों को कृष्णदर्शन, कृष्णसेवा, कृष्ण-प्रीति-सम्पादन, कृष्ण-प्राप्ति के लिए शक्ति की आराधना, कात्यायनी भगवती की प्जा, की त्रावश्यकता हुई थी। त्रातएव शक्ति के विकास के लिए, भगवद्दर्शन श्रीर भगवत्-प्राप्ति के लिए, सर्वप्रथम शक्तिपूजा एकान्तावश्यक है। कृष्णलीला के प्रकाश, प्रचार श्रीर श्रास्वादन के भीतर प्रारम्भ में ही पौर्णमासी योगमाया देवी का कार्य-कलाप देखा जाता है।

श्रिवः शक्त्या युक्तो यदि भवति शक्तः प्रभवितुम् न चदेवं देवो न खलु कुशलः स्पन्दितुमपि॥२१॥ शिवः (मंगलमय भगवान्) यदि शक्त्या युक्तः भवति (जब शक्ति से युक्त होते हैं त्र्यात् जब शक्ति उनमें प्रकटित रहती है) [तब] प्रभवितुं शक्तः (सृष्ट्यादि कार्य करने में समर्थ होते हैं) एवं चेत् न (त्रीर त्र्यार ऐसा न हो त्र्यात् शक्तिसहित युक्त न हों) खलु स्पन्दितुम् श्रिप कुशलः न (तो निश्चय सम्दन्न करने में भी समर्थ नहीं)।

शक्ति को अप्रकटित अवस्था में शिव कोई भी कार्य करने में समर्थ नहीं। शक्तित्व का विवेचन करने में श्रीविद्या और कालीविद्या का प्रसंग मन में आता है। माँ स्वरूपतः एक होते हुए भी मानो द्विविध रूप में आतमप्रकाश करती हैं। पहले कालीरूप में हमारे विकार दूरकर आधार को परिष्कार करती हैं और फिर श्रीरूप में उस आवार को अपनी शक्ति से पूर्णकर भगवदनुभ्ति लाभ करने की योग्यता दान करती हैं।

पहले बताया गया है कि यदि शक्ति की सहायता से चरम तत्व आतम प्रकाश न करें एवं हमारे भीतर उनकी शक्ति का कुछ विकास न हो तो हम चरम सत्य का संघान नहीं पा सकते, न हम उनका स्वरूप समभ सकते हैं—यहाँ तक कि उनके अस्तित्व में विश्वास करने अथवा कराने में भी समर्थ नहीं हो सकते । माँ आद्याशक्ति हमारे भीतर अपनी शक्ति संचारकर हमारे भगवान के अस्तित्व में विश्वास करने में, हमारे भीतर भगवद्भाव प्रकाशित कर हमारी भगवत्प्राप्ति में, सहायभूत होती हैं । केवल माँ की कृपा से ही हम पूर्ण परिण्यति लाभ करने की, भगवद्धाम में प्रवेश करने की, योग्यता लाभ करते हैं । इसलिए साधनराज्य में सर्वतीरूप से शक्तिपूजा का एकान्त प्रयोजन है । याद रखना चाहिए कि शक्ति और शक्तिमान में कोई भेद नहीं । शक्तिमान ही मानो शक्ति की सहायता से अपने वियतम जीव को अपने निकट लाकर अपने भाव से परिभावित कर देते हैं ।

शक्तिपूजा में 'सर्वतः पाणिपादं तत्' इत्यादि ध्येयपदार्थ के लज्ज शक्तितत्त्व को समभाने के लिए प्रहण किये गए हैं। ये सब भाव सगुण ब्रह्म के द्योतक हैं और शक्ति किस प्रकार सगुण ब्रह्म के भीतर से कार्य करती हैं इसका रहस्य प्रकाश करते हैं। शक्ति और सगुण ब्रह्म की अनेकांश अभेदरूप में कल्पना की गई है।

शक्ति महामाया विविध यंत्र सृष्टकर उनके द्वारा कार्य कर रही हैं। वे स्वयं निस्तत्वा होते हुए भी कार्यगम्या हैं। जिस आधार के भीतर से वे आत्मप्रकाश करती हैं उसी आधार की कार्यप्रणाली अवलम्बन द्वारा वे अनुभवगम्या हैं। शक्ति की धारणा करने के लिए अनुभव करना अत्यावश्यक है कि वे किस प्रकार हमारी इन्द्रियों को सृष्ट कर उनके भीतर अधिष्ठित रहकर (तत् सृष्ट्वा तदेवानुप्रविशत्) इस देहयंत्र को एवं इस जगचक को सुन्दररूप से चला रही हैं। उनका अपना कोई आकार न होते हुए भी उनके सृष्ट अनन्त आकारों द्वारा हम उनका प्रकाश, उनकी लीला, अनुभव करने का सुयोग पाते हैं।

सर्वतः पाणिपादं तत् सर्वतोऽि हिशिरोमुखम्। सर्वतः श्रुतिमङ्कोके सर्वमावृत्य तिष्ठति॥२२॥ तत् (सर्वशक्ति के आधार वे परम वस्तु) सर्वतः पाणिपादं (सर्वत्र हाथ-पैर-युक्त हैं) सर्वतः अन्ति-शिरो-मुखम् (सर्वत्र चन्नु, मस्तक और मुख्युक्त हैं) सर्वतः श्रुतिमत् (सर्वत्र कर्णयुक्त हैं) लोके सर्वम् आवृत्य तिष्ठति (ब्रह्मांड में सब पदार्थों में व्यात होकर अवस्थित हैं)।

श्रर्थात् वे सब की श्राँखों से देखते हैं, सब के कानों से सुनते हैं, सब के मुख से खाते हैं, बातें करते हैं, श्रीर सब के हाथ-पाँव से काम करते हैं।

माँ त्राद्याशक्ति हमारे विभिन्न तत्त्वों विभिन्न इन्द्रियों में त्र्राघिष्ठित हुई सब कार्य सम्पादन कर रही हैं। जगत् में जो कुछ है उन्हीं का प्रकाश है।

सर्वेन्द्रियगुणामासं सर्वेन्द्रियविवर्जितम्। अस्य विक्रियाविवर्जितम्। अस्य विक्रियाविवर्जितम्। अस्य विक्रियाविवर्जितम्।

[तत् = वे ] सर्वेन्द्रियगुणाभासं (जीव की समस्त इन्द्रियों के गुण उनमें श्रारोप-कर उनको इन्द्रिय-युक्त मानते हैं ] सर्वेन्द्रियविवर्जितं (तो भी उनकी श्रिपनी कोई इन्द्रिय नहीं है )। श्रसक्तं (श्रनासक्त श्रस्पृष्ट होते हुए भी) सर्वभृत एव च (सब को भरण करते हैं )। निर्गुणं (स्वयं गुण्ररहित [गुण्रातीत ] होते हुए भी) गुण्यभोवतृ (समस्त गुण्णों के भोक्तारूप में किल्पत हैं ) [मालूम होता है कि जैसे वे ही सब गुण्ण भोग रहे हैं ]।

अर्थात् शक्ति अपने सृष्ट यंत्रों द्वारा कार्य करते हुए भी स्वयं यंत्रों से स्वतंत्र है।

बहिरन्तरच भूतानामचरं चरमेव च । सूदमत्वात् तद्विज्ञेयं दूरस्थं चान्तिके च तत् ॥२४॥

भूतानाम् (सर्वभूत के) बिहः ग्रन्तः च (बाहर एवं भीतर)
[ वे श्रवस्थित हैं ] । श्रवरम् चरं एव च (श्रन्तर्लीन श्रवस्था में वे निष्क्रिय होने के कारण श्रवर हैं एवं सृष्टि श्रादि व्यापार के समय सिक्रय होने के कारण चर हैं )। सूच्मत्वात् (सूच्म श्रथीत् श्रतीन्द्रिय होने के कारण) तद् श्रविज्ञेयं (विशेषरूप में उनका ज्ञान सम्भवपर नहीं) तद् दूरस्थं श्रन्तिके च (वे दूर भी हैं श्रीर निकट भी—श्रथीत् सर्वव्यापी हैं )।

हम शक्ति को सूद्भतत्व ग्रर्थात् मन-बुद्धि के त्रातीत होने के कारण विशेषरूप से जानने में समर्थ नहीं हैं।

श्रविभक्तं च भूतेषु विभक्तमिव च स्थितम्। भूतभन् च तज्ज्ञेयं ग्रसिष्णु प्रभविष्णु च ॥२५॥

तत् च (वं) अविभवतं ( अभिन्न, एक, विभागहीन ) [ सदिप = होते हुए भी ] भ्तेषु ( प्राणियों में ) विभवतं इव च स्थितम् ( भिन्न, नाना विभागयुक्त के भाँति अवस्थित हैं।) तत् भूतभर्तुं च (वे भूतों के पालनकर्ता), प्रसिष्ट्णु ( प्रलयकाल में प्रहण्णशील—जिनमें सब लय को प्राप्त होते हैं ), प्रभविष्णु च ( और उत्पत्ति के कारण भी हैं ) शेयं ( वे जानने योग्य हैं )।

त्र्यात् मूलाशक्ति एक होते हुए भी त्रपने विविध त्राकारों द्वारा किस प्रकार कार्यभेद से भिन्न रूपों में प्रतीयमान होती हैं, यहाँ इसका एक त्राभास दिया गया है।

ज्योतिषामिप तज्ज्योतिस्तमसः परमुच्यते। ज्ञानं ज्ञेयं ज्ञानगम्यं हृदि सर्वस्य विष्ठितम्।।२६॥ तत् (वे) ज्योतिषाम् श्रिप ज्योतिः (सूर्यादि ज्योतिष्कमंडल की मीज्योतिः हैं श्रिर्थात् उन्हीं की ज्योति से ज्योतिष्कमंडल प्रकाशमान है)
तमसः (श्रज्ञानरूप श्रन्थकार से) परम् उज्यते (श्रतीत कहे जाते हैं)।
[श्रिर्थात् उन्हीं के प्रकाश से सब प्रकाशित हैं। उनका तत्त्व वाक्य-मन के
श्रिर्यात् उन्हीं के प्रकाश से सब प्रकाशित हैं। उनका तत्त्व वाक्य-मन के
श्रिर्यात् उन्हीं के प्रकाश से सब प्रकाशित हैं। उनका तत्त्व वाक्य-मन के
श्रिर्यात् उन्हीं के प्रकाश से सब प्रकाशित हैं। उनका तत्त्व वाक्य-मन के
श्रिर्यात् उन्हीं के प्रकाश से सब प्रकाश से विद्य ज्ञानस्वरूप
हैं, वे ज्ञेय भी हैं श्रीर साधक के हृदय में चिद्रूप में प्रकाशमान होने
योग्य हैं) सर्वस्य हृदि विष्ठितम् (सब के हृदय में विशुद्ध बुद्धि रूप में
वर्त्तमान हैं)।

हमारी ज्ञानेन्द्रियों की ज्ञानशक्ति, कर्मेन्द्रियों की कर्मशक्ति, सब के मूल में यही न्वेतन्यशक्ति है—यह तन्त्व यहाँ प्रकट किया गया है। यही न्वेतन्यरूपी शक्ति आँखों की आँख, कानों की कान, मन की मन, प्राण् को प्राण्, आत्मा की आत्मा है। यही तन्त्व समभाने के लिए, केनोपनि-पदानुसार, देवताओं के सम्मुख हैमवती उमा आविर्मृता हुई थीं।

अ अंत्रस्य श्रोत्रं मनसो मनो यद् वाचो ह वाचम्। स उ प्राणस्य प्राणश्चत्तुषश्चत्तः ॥२७॥

यत् श्रोत्रस्य श्रोत्रं ( जो श्रवण् के श्रवण् ) मनसः मनः ( मन के मन ) वाचः ह वाचम् ( वाक्य के भी वाक्य ) [हैं] सः उ ( वे ही फिर ) प्राणस्य प्राणः ( प्राण् के प्राण् ) चत्तुषः चत्तुः ( चत्तु के चत्तु ) [हैं]।

अर्थात् एक ही भगवत् शक्ति हमारी विभिन्न इन्द्रियों द्वारा विभिन्न शक्ति में अनुभूत होती हैं। हमारे विषय-अहण, ध्यान-धारणादि उन्हीं के विभिन्न प्रकारा हैं। वे ही सब को मूलाधार हैं। इन्द्रियातीत अवस्था में जाय बिना उनका प्रकृत तन्त्र अनुभव में नहीं आता। एक ही चिन्मयी महाशक्ति द्वारा हमारी समस्त अन्तरिन्द्रिय और बहिरिन्द्रिय के कार्य निर्वाह हो रहे हैं। चत्तु देखते हैं किन्तु यह शक्ति वस्तुतः चत्तु की नहीं है। चत्तु की दर्शन-किया उन्हीं का खेल है। तद्रूप हमारे ओजादि इन्द्रियों की

अवणादि शक्ति उन्हीं महाराक्ति का विभिन्न प्रकाश है। ग्रिमानवश जीव पृथक्ष्प में धारणा करता है किन्तु यह ग्रसत्य है। वस्तुतः वे ही देखती हैं, वे ही सुनती हैं, वे ही सब कुछ करती हैं। उनकी सृष्ट की हुई हमारी श्राँखों के भीतर उनका ग्रात्मप्रकाश हमारा दर्शन है, उनके सृष्ट किए हुए हमारे कानों के भीतर उनका ग्रात्मप्रकाश हमारा श्रवण है, हमारी बुद्धि के भीतर उनका ग्रात्मप्रकाश हमारा श्रान है, हमारे चित्त के भीतर उनका ग्रात्मप्रकाश हमारा श्रानन्द है। हम ग्रहंकारवश उनको भूत्वकर ग्रपनी इन्द्रियों के भीतर उनके प्रकाश को, उनके कार्यकलाप को, ग्रपना कर्नु त्व कहकर प्रकट करते हैं। ( तुल्तनीय—'प्रकृतेः कियमा-णानि—' गी० ३–२७ )।

अब साधक अनुभव करने लगता है कि शक्ति एक ऐसी वस्तु है जिसके बिना उसकी कोई भी इन्द्रिय काम नहीं कर सकती, जिसके बिना उसके माँ, बाप, भाई, बन्धु एवं जगत् के किसी पदार्थ का अस्तित्व नहीं रह सकता—यहाँ तक कि वह भी नहीं रह सकता। यह शक्तितत्त्व ही हमारी सत्ता, चैतन्य और आनन्द का मूल प्रस्ववण है। दुःख का विषय है कि जो हमारी सर्वस्व हैं और जिनके अभाव से सब शव में (शूत्य में) परिण्त हो जाता है उनके अस्तित्व को हम अस्वीकार करने में संकोच नहीं करते।

#### ि ॐ तत् सवितुर्वरेण्यं भर्गो देवस्य धीमहि धार्याः धियो यो नः प्रचोद्यात् ॐ ॥२८॥ व्यापाः

देवस्य सिवतु: (सिवतृ देव की ) वरेएयं (वरणीय, सर्वोत्तम) तत् भर्गः ( उस परमज्योतिः का ) घीमहि ( हम ध्यान करते हैं ) यः ( जो ) नः धियः ( हमारी बुद्धि [ व कर्म ] वृत्तियों को ) प्रचोदयात् (प्रकृष्ट कार्य में लगाती हैं —मानो वे ही करते हैं )।

हे भर्ग देवी, ( माँ त्राद्याशक्ति भगवती ), तुम मेरे सब तन्त्रों में अवेशकर मेरे सब तन्त्रों को त्रपनी शक्ति से भरपूरकर, त्रपने प्रियकार्य

साधन के सम्पूर्णतः उपयुक्त कर लो। प्राचीन ऋषिगण इन्हीं गायत्रीरूपा भर्गशक्ति को ग्राप्ने सब तत्त्वों में श्रवतरण कराके, सब तत्त्वों को शक्ति-मय करके, सब तत्त्वों द्वारा भगवान की लीला श्रास्वाद करने का सुयोग पाते थे—भगवल्लीला में सहायक होते थे। श्रीग्ररविन्द इस शक्ति के श्राप्ति श्रंशस्वरूप श्रतिमानस (Supermind) के श्रवनरण को 'Descent of the Divine' नाम से प्रचार कर गये हैं। यह श्रवतरण ही उनके समस्त साधन-भजन का मूलमंत्र था।

क्ष ॐ बलमिस बलं मिय घेहि। ॐ वीर्यमिस वीर्यं मिय घेहि। ॐ सहोऽसि सहो मिय घेहि। ॐ ज्ञानमिस ज्ञानं मिय घेहि। ॐ आनन्दोऽसि आनन्दं मिय घेहि। ॐ आविरावीर्म एघि। ॐ आविरावी में एघि। ॐ आविरावीर्म एघि॥ २६॥

बलम् श्रसि (तुम बलस्वरूप हो) मिय बलं घेहि (मुफ्को बल दो), वीर्यम् श्रसि (तुम वीर्यस्वरूप हो) वीर्यं मिय घेहि (मुफ्ते वीर्य दान करो), सहः श्रसि (तुम सहनशक्ति हो) सहः मिय घेहि (मुफ्ते सहनशक्ति दो), ज्ञानम् श्रसि (तुम ज्ञानस्वरूप हो) मिय ज्ञानं घेहि (मुफ्ते ज्ञानं दो), श्रानन्दः श्रसि (तुम श्रानन्दस्वरूप हो) मिय श्रानन्दं घेहि (मुफ्ते) श्रानन्द दो) [श्रयीत् मुफ्ते शारीरिक, मानसिक श्रीर श्राध्मारिमक श्रीकत से भिष्ठत करो ]। श्रावि (के निर्मे कर्ण) कर्णे (के निर्मे कर्णे कर्णे कर्णे कर्णे क्रानि कर्णे कर

शक्ति से भूषित करो ]। आविः (हे निर्गुण ब्रह्म), आवीः (हे शक्तियुक्त ब्रह्म, तुम सगुण्ह्य में ) मे (मेरे भीतर) एधि (प्रकाशित हो)।

भगवान की ज्योति सर्वत्र वर्तमान है। किन्तु जब तक मैं दृष्टिशक्ति लाभ न कहँ तब तक मैं उस ज्योति को ग्रहण नहीं कर सकता। हे माँ भगवती, तुम मेरे भीतर ज्योतिरूप, ज्ञानरूप, प्रेमरूप में प्रकाशित होकर त्रुपने सर्वत्र प्रसारित ज्ञान, ज्योति, त्रुौर प्रेम को उपलब्ध करने की योग्यता प्रदान करो।

"बल ही स्वाभाविक शक्ति है। माँ की कृपा से यदि उस बल का

थोड़ा सा श्रंश हमें लाभ हो जाय तो हम श्रपनी लह्यप्राप्ति में श्रग्रसर हो सकेंगे। कारण, 'नायमात्मा वलहीनेन लम्यः'। श्रखंड स्मृति लाम करने के सामर्थ्य को 'वीर्य' कहते हैं। वीर्य मिन्न स्मृति के रहने का स्थान नहीं है। माँ को कृपा से उस वीर्य का किंचिदंश हममें श्राहित हो जाय तो हम उनके स्वरूप को श्रुवानुस्मृति में समर्थ होंगे। सहः (सह्यगुण) हमारे भीतर प्रकाशित हो जाय तो हम देवी वसुन्वरा को भाँति श्रम्लान मुख से सब सहनकर सब को ज्ञाम कर सकेंगे। हम माँ को समस्त शक्ति का मृलाधार जानकर, 'हम केवल निमित्तमात्र हैं' यह तत्त्व उपलब्ध कर, उदासीन द्रशरूप में माँ की लीलादर्शन करने को योग्यता लाम करते हैं। तब माँ हमारे सब तत्त्वों में प्रकाशित होकर, सब तत्त्वों को श्रपनी शिक्त से शिक्तमयकर, हमें पुरुषोत्तम की पूजा करने की योग्यता त्यान करती हैं।"

अ या देवी सर्वभूतेषु मातृरूपेण संस्थिता। नमस्तस्य नमस्तस्य नमस्तस्य नमोनमः॥ ३०॥

क्ष या देवी सर्वभूतेषु बुद्धिरूपेण संस्थिता। नमस्तस्य नमस्तस्य नमस्तस्य नमोनमः॥ ३१॥

अ या देवी सर्वभूतेषु बुद्धिरूपेण संस्थिता। नमस्तस्य नमस्तस्य नमस्तस्य नमोनमः॥ ३२॥

क्ष या देवी सर्वभूतेषु कान्तिरूपेगा संस्थिता। नमस्तस्य नमस्तस्य नमस्तस्य नमोनमः॥ ३३॥

श्रि या देवी सर्वभूतेषु शान्तिरूपेण संस्थिता। नमस्तस्य नमस्तस्य नमस्तस्थ नमोनमः॥ ३४॥

या देवी (जो देवी) सर्वभूतेषु (सब भूतों में) मातृ-शक्ति-बुद्धि-क्रान्ति-शान्ति रूपेण संस्थिता (मातृ-शक्ति-बुद्धि कान्ति-शान्तिरूप में विराज-माना हैं) तस्यै नमः (उनको नमस्कार) तस्यै नमः (उनको नमस्कार) तस्यै नमः नमः (उनको बारंबार नमस्कार करता हूँ)।

सर्वमंगलमांगल्ये शिवे सर्वार्थसाधिके। शरण्ये त्र्यम्बके गौरि नारायणि नमोऽस्त ते ॥३५॥

सर्वमंगलमांगल्ये (हे सर्वमंगल तथा मंगल की उपाय-स्वरूपिणी) शिवे (हे कल्याणदात्री) सर्वार्थसाधिके (हे सर्वार्थसाधिके) शर्एये (हे रक्षक) त्र्यम्बके (हे त्रिनयने) गौरि नारायणि (हे गौरी, हे नारायणी) ते नमः अस्तु (तुमको नमस्कार हो)।

श्चर्यात् जो स्वयं मंगलमयी हैं सबको मंगल के पथ पर ले जाती हैं, जो सब की यथार्थ वासना पूर्ण करती हैं, जो जीव का श्चाश्चय हैं, जो भूत-भविष्य-वर्तमान सब जानि हैं, जो विशुद्ध सत्त्वगुर्ण द्वारा श्चनुभूता हैं, जो जीव की चरम गति हैं—उन महामाया भगवती देवी को नमस्कार।

सर्वस्वरूपे सर्वेशे सर्वशक्तिसमन्विते। भयेभ्यस्त्राहि नो देवि दुर्गे देवि नमोऽस्तु ते ॥३६॥

सर्वस्वरूपे (हे विश्वरूप) सर्वेशे (हे सर्वेश्वरी) सर्वशक्तिसमन्विते (हे सर्वशक्तिसम्पन्ने) देवि (हे देवी) भयेभ्यः (सर्व प्रकार के भय से) नः त्राहि (हमारी रज्ञा करो) दुर्गे देवि (हे दुर्गे देवी) ते नमः त्रास्तु (तुमको नमस्कार हो)।

त्रर्थात् विश्वरूपा, विश्वेश्वरी, सर्वशक्तिमयी, सर्वविपद से त्राण-कारिणी दुर्गा भगवती को हम नमस्कार करते हैं।

सर्वरूपमयो देवी सर्व देवीमयं जगत्।

श्रतोऽहं विश्वरूपां तां नमामि परमेश्वरीम् ॥३७॥ देवी सर्वरूपमयी (देवी लीलामयी विश्वरूपधारिणी हैं) सर्वं जगत् (यह समस्त जगत्) देवीमयं (देवी द्वारा परिव्यात हैं) श्रतः (इस-लिए) श्रहं (मैं) तां (उसी) विश्वरूपां (विश्वरूपधारिणी) परमे-

श्वरीम (परमेश्वरी देवी को ) नमामि (नमस्कार करता हूँ)। श्रर्थात् मेरी माँ देवी भगवती लीला के निमित्त विश्वरूप में परिखत अथवा विवर्तित होकर जीवजगत् रूप में मेरे सामने उपस्थित हैं। वे हो समस्त जगजीव की विवाता, चालक एवं ग्रान्तर्यामी हैं। मैं उन्हीं को नमस्कार करता हूँ।

हमारी समस्त शक्ति माँ का आत्मप्रकाश है। अपनी शक्ति के पृथक् अस्तित्व को भूलकर, माँ के निकट पूर्ण आत्मिनवेदन कर, हमें अपने पृथक् अस्तित्व को लोप कर देना होगा। माँ शरणागत सन्तान के समस्त अभाव दूरकर, उसके भीतर अपनी शक्ति संचारकर अर्थात् सन्तान को सम्पूर्णतः मातृमयकर, उसको पुरुषोत्तम की पूजा करने की योग्यता दान करती हैं—साधक यहाँ यह तत्त्व आस्वाद करने में समर्थ होता है।

शक्तितत्त्व परमात्मभाव का, सगुण ब्रह्म का, द्योतक है। परमात्मा किसप्रकार शत्यतत्त्व भेदकर जीव की पूर्णता लाभ में स्हायक होते हैं, वे किसप्रकार सब प्रशोजन सिद्धकर जीव को पूर्णता दान करने में व्यस्त हैं—शक्तितत्त्व द्वारा, मातृभाव द्वारा, साधक को यह रहस्य ब्रास्वाद करने का सुयोग मिलता है।

क्ष द्रष्टुमिच्छामि ते रूपं देहि मे दिन्यदर्शनम्। कत्तुं मिच्छामि ते प्रियं भूतानां हितसाधनम् ॥३८॥

ते रूपं (तुम्हारा रूप) द्रष्टुम् इच्छामि (मैं देखने की इच्छा करता) हूँ) मे दिच्य दर्शनं देहि (मुक्ते दिव्यदर्शन प्रदान करो)। ते प्रियं (तुम्हारा प्रियकार्य) भूतानाम् हितसाधनं (जीवगण का हितसाधन) कर्तुभ इच्छामि (करने की इच्छा करता हूँ)।

साधक इस अवस्था में पहुँचकर माँ का दिव्यरूप दर्शन करने के लिए व्यस्त हो जाता है किन्तु इन चर्मनेत्रों से माँ का दिव्य रूप दर्शन करना असम्भव है। अर्जुन भगवत्क्रपा से दिव्यदृष्टि लाभकरके भी भगवज्ज्योति सहन नहीं कर सकतीं। जब तक किसी से किसी जीव के अनिष्ट सहन नहीं कर सकतीं। जब तक किसी से किसी जीव के अनिष्ट, होने की सम्भावना है तब तक माँ उसको भगवद्धाम में प्रवेश नहीं करने देंगी—अपनी शक्ति से शक्तिमान नहीं करेंगी।

माँ का यह व्रत उपलब्ध कर साधक माँ की सन्तान का सर्वांगीन हितसाधन करने के लिए हद्प्रतिज्ञ होता है और उनसे शिक्त प्रदान करने की प्रार्थना करता है। माँ का प्रकृत तत्त्व किसी के लिए भी समक्ता सम्भवपर नहीं। उनका कार्य देखकर उनकी श्रेष्ठ सन्तान की सहायता से उनको उपलब्ध करना होगा। माँ तब कहती हैं 'में अपने कार्यकलाप द्वारा पुरुषोत्तम को प्रकाशित करने की चेष्टा कर रही हूँ; ये पुरुषोत्तम ही सर्वदेश और सर्वकाल के (बुद्ध, शंकर, ईसा, इत्यादि नाम के) आदर्श पूजित हैं। इन पुरुषोत्तम को कैसे अनुभव किया जाता है, कैसे अवतीर्ण किया जाता है, गीता में श्रीकृष्ण अपने मुख से इसका आभास दे गये हैं। यदि तुम लोग दुष्ट के दमन और शिष्ट के पालन द्वारा धर्मराज्य संस्थापित करने में हद्वती हो तो पुरुषोत्तम आविभूत होकर तुम्हारी पूर्णता लाभ में, भगवत्पाप्ति में, सहायक होंगे'।

अ परित्राणाय साधूनां विनाशाय च दुष्कृताम् । धर्मसंस्थापनार्थाय करिष्ये वचनं तव ॥३६॥

साधूनां परित्राणाय (साधु-सज्जनों के परित्राण के लिए) दुष्कृतां विनाशाय च (एवं दुराचारियों के ध्वंस के लिए अर्थात् उनकी दुष्कृति दूर करने के लिए) धर्मसंस्थापनार्थाय (धर्म को दृढ्पूर्वंक प्रतिष्ठित करने के लिए) तव वचनं (तुम्हारी आज्ञा, भगवत्-निर्देश) करिब्ये (मैं पालन करूँगा)।

माँ की कृपा से साधक के चित्त में अब पुरुषोत्तमतत्त्व का स्पुरण आरम्म हुआ है। अब वह सोचता है कि पुरुषोत्तम कब, कहाँ और किसलिए अवतीर्ण होते हैं। उनका आविर्माव, साधक मक्त के हृदय में अथवा साधारण लोकहिए से स्थूलरूप में, तभी होता है जब असुरों का निर्यातन और साधुओं का कष्ट उनके हृदय में आधात पहुँचाता है और वे प्रकृत धर्म-संस्थापन के लिए इच्छुक हो जाते हैं। उस समय साधक के हृदय में उपयुक्त भूमि तैयार करने की तीव आकांदा जाग

उठती है और वह भगवान के प्रिय कार्य साधन द्वारा उनको श्राविभू त करने के लिए इतसंकल्प होता है । श्राद्वेताचार्य के श्रावाहन से महाप्रभु का श्रागमन तत्त्व यहाँ श्रास्वादनीय है। साधक जब दुष्ट का दमन और शिष्ट का पालनकर भगवान का धर्मराज्य स्थापन करने में सहायक होने के लिए हद्पतिज्ञ होता है तब उसके भीतर पुरुषोत्तम-तत्त्व का स्फुरण श्रारम्म होता है।

ईश्वरः परमः कृष्णः सम्चिदानन्द्विग्रहः।
अन्यादिरादि गीविन्दः सर्वकारणकारणम् ॥४०॥

कृष्णः ( सर्विचत्ताकर्षक पुरुषोत्तम श्रीकृष्ण ) सचिदानन्दविग्रहः ( सत्, चित् ग्रोर ग्रानन्द की घनीभृत मृति हैं ) परमः ईश्वरः ( वे परम ईश्वर हैं ) ग्रानदः ग्रादिः गोविन्दः ( वे ग्रानिद परन्तु ग्रादि हैं ग्रादि स्वरूपतः ग्रानिद होते हुए भी तटस्थरूप से जीव-जगत् के ग्रादि हैं, वे गोविन्द हैं ग्राथित् इन्द्रियातीत होते हुए भी विशुद्ध इन्द्रियों द्वारा त्रानुभववेद्य हैं ) सर्वकारणकारणम् (वे सब कारणों के भी कारण हैं ग्राथित् स्वयं कृटस्थ होते हुए भी सब की उत्पत्ति के हेतु हैं )।

याद रखना होगा कि यहाँ 'कृष्ण' शब्द से तात्विक सर्विचित्ताकर्षक पुरुषोत्तम को ही विशेषतः लच्च किया गया है—जो अन्य देश व अन्य समाज के ईसा, बुद्धादिरूप में अह्ण्योग्य हैं। 'कृष्ण' शब्द ऐतिहासिक कृष्ण में पर्यवसित नहीं किया गया है।

श्रनर्गलस्वात्ममये परेशे तिष्ठन्ति यस्मिन् विभुशक्तयस्ताः । तं शक्तिमन्तं प्रणमामि देवं श्रीकृष्णसंज्ञं जगदेकसारम् ॥ ४१ ॥

यस्मिन् (जिस) अनुर्गलस्वात्ममये (अपने अवाधित आत्मस्वरूप में प्रकाशमान) परेशे (परमेश्वर में ) ताः विभुशक्तयः (ये सब प्रसिद्ध परमेश्वरोचित शक्तियां अर्थात् सर्वज्ञत्व, सर्वजन्तिः विभुत्व, नित्यत्व, आप्तकामत्व, इत्यादि ) तिष्ठन्ति (स्थिररूप में विद्यमान हैं ) [मैं] तं (उसी) जगदेकसारं (समग्र जगत् के एकमात्र सारपदार्थस्वरूप) श्रीकृष्णसंग्नं (श्रीकृष्णनामधेय) शक्तिमन्तं (पूर्वोक्त सर्वशिवतसम्पन्न) देवम् (चिदानन्दमय परम पुरुष को) प्रणमामि (प्रणाम करता हूँ अर्थात् उनके श्रीचरणों में आत्मिनिवेदन करता हूँ )।

श्रर्थात् परम-पुरुष परमेश्वर हमारे सबके अपने श्रपम के श्रमाधितस्वरूप हैं। वे किसी भी श्रंश में हमारे स्वरूप से भिन्न श्रथवा पृथक् रूप में कल्पित नहीं हैं। वे सर्वशक्तिनिधान हैं। उनको श्रात्मसमप्रण करने का श्रर्थ है श्रपने को परमात्मा के निकट श्रात्मसमप्रण करना श्रर्थात् श्रहंकारात्मक परिच्छिन्न 'मैं' को देशकालादि द्वारा श्रपरिच्छिन शुद्ध श्रखंड श्रात्मा के निकट विसर्जन करना। (यहाँ गोचारण लीला के सम्बंध में एक बंगला संगीत है)।

गोचारण लीला गौड़ीय वैष्णवों की साधना का एक प्रधान ग्रंग है। गोचारण के संबंध में गोपतापनीय उपनिषद में कहा है 'गावः इन्द्रियाणि' ग्रर्थात् इन्द्रियाँ गो हैं। कृष्ण भीतर बैठे हुए किसप्रकार हमारी इन्द्रियों को विषयराज्य में चरा रहे हैं—कृष्ण को ग्रपनी इन्द्रियों का भार सौंप देने से हमारा इन्द्रियों द्वारा विषय-ग्रहण किसप्रकार पूजा में परिणत हो सकता है—कृष्ण भीतर बैठे हुए किसप्रकार हमको चलाने की चेष्टा कर रहे हैं, गोचारणलीला द्वारा यह तत्त्व ग्रास्वाद करने का सुयोग भिलता है। इस स्थल में संगीत का प्रकृत भाव यह है कि 'हे भगवान तुम हमारे भीतर हमारी देह के मालिक रूप में ग्रिधिष्ठत होकर हमको चलाग्रो। इम तुम्हारे ऊपर सब भार छोड़कर तुम्हारी इच्छानुसार तुम्हारे प्रियकार्य साधन में समर्थ हों'।

सन्ध्या समय उपर्युक्त भाव से परिभावित होकर साधक मानो देखता है कि पुरुषोत्तम श्रीकृष्ण वंशी बजाते हुए उसके निकट श्रा रहे हैं। कृष्णभाव से परिभावित चित्त में तब पुरुषोत्तम का स्फुरण श्रीर भी स्पष्टतः होने लगता है।

### पुरुषोत्तम तत्त्व

"महाशक्ति की उपासना के फलस्वरूप पुरुषोत्तम का त्रादर्श हृदय में जागरित होता है। महाशक्ति विश्वजननी हैं, पुरुष की जननी एवं पुरुषोत्तम की भी जननी हैं। उनके अनुग्रह से उनसे आविर्भूत परम पुरुष का भाव हृदय में प्रतिष्ठित होता है। यह परम पुरुष हो उत्तम पुरुष, परमेश्वर, 'अनादिरादि गोंविन्दः' हैं। साधारण जीव इन्हीं का सनातन अंश है। वरेण्य भर्ग का ध्यान करते करते हृदयाकाश में, अन्तर के अन्तःपुर में, अन्तर्यामी रूप में उत्तम पुरुष प्रस्फुटित होते हैं। तत्र समक्त में आता है कि माँ की पूजा सार्थक हुई। ये उत्तम पुरुष ही जीव के जीवन के एवं सब कमों के एकमात्र लच्य हैं। ये दिव्यरूप हैं, दिव्यविभूतिसम्पन्न हैं, सर्वश, सर्वशक्तिमान एवं अनन्त करणामय हैं।

जगत् की विश्वंखला दूर करना, साघुसजन की रह्मा करना, दुःकृतकारी को दमन करना एवं धर्मराज्य स्थापना करना इन्हीं का काम है।
जीव को इनका ग्रंश होने के कारण इन सब कार्यों का स्वभाविसद्ध
अिवकार है। इसलिए इस ग्रवस्था में जीव का प्रथम कर्त्तव्य है पुरुषोत्तम
का दिव्य विश्वमंगलमय रूप दर्शनकर उन्हीं के ग्राचरित धर्मसंस्थापन
कार्य में प्रवृत्त होना। जीव का प्रथक् कुछ भी कर्त्तव्य नहीं। जो सब जीवों
के नायक हैं उनके कर्त्तव्य को ही जीव को ग्रपना कर्त्तव्य समभक्तर ग्रहणः
करना योग्य है। इसलिए उसका एकमात्र कर्त्तव्य कार्य है परम पुरुष का
ग्रादर्श ग्रनुसरणकर ग्रीर उनकी ग्राज्ञा का पालनकर सर्वलोक के हित

पुरुषोत्तम के चरित्र का अनुकरण एवं उनके आदेश पालन के फल-स्वरूप वे प्रसन्न होकर जीव की शुद्ध दृष्टि के सम्मुख अपने स्वरूप में प्रकाशित होते हैं। यद्यपि महामाया की साधना के फलस्वरूप उन्हीं की कृपा से पुरुषोत्तम का दृदय में आविर्माव होता है किन्तु जब तक अपने कर्म द्वारा पुरुषोत्तम को प्रस्कृटित न किया जाय तब तक उनका पूर्णस्वरूप हृष्टिगोचर नहीं होता । अब उनके पूर्ण आविर्माव का अवसर आया है । इसलिए उनको आदरपूर्वक अद्धामिक सहित आवाहन करना होगा ।"

परम करणामय पुरुघोत्तम जीव को शिव में परिणत करने के लिए 
त्रानेक समय व्यक्तरूप में प्रकट होते हैं। उस समय उनके मनुष्यरूप में,
प्रतीयमान देह में, त्रासीम के सब तत्त्व त्रार सब रहस्य वर्तमान रहते हैं।
वे मानो ससीम देह में असीम की जीवन्तमूर्ति (Infinite Individuality) हैं। वे त्रापने उस ससीम मानवीय देह में असीम के रूप,
गुण और किया दिखाने में समर्थ हैं। अर्जुन ग्रादि भक्तों ने कृष्णदेह
में—यहाँ तक कि कृष्ण के प्रत्येक परमाणु में—विश्वरूप दर्शन किया
था। वे त्राखंड श्रद्धय श्रात्मतत्त्व में सर्वदा प्रतिष्ठित रहते हैं, सब जीव
उन्हीं के श्रात्मा की विभूति हैं। वे सर्वभूत के श्रात्मा है; इसीलिए सब
भूतों के हित में रत हैं। सबका स्वार्थ उनका स्वार्थ है, सबका ऐश्वर्य
उनका ऐश्वर्य है, सबका ज्ञान उनका ज्ञान है, सबका श्रानन्द उनका
श्रानन्द है।

यही व्यक्त विग्रह वेद-उपनिषदादि ग्रन्थों के चरमतत्व का पूर्ण प्रकाश स्रर्थात् जीवन्त विग्रहस्वरूप हैं। सब तत्व उनकी देह में पूर्ण विकसित हैं। उनमें समस्त वृत्तियों की पूर्ण परिण्ति एवं स्रपूर्व समन्वय देखने में स्राता है। वे सत्ता, जैतन्य स्रोर स्नानन्द की पूर्ण प्रकटित मूर्ति हैं। उनके भीतर भाव स्रोर भव का (Idea स्रोर Reality का) मेद दूरीकृत होकर दोनों पूर्ण परिण्ति एवं स्रपूर्व समन्वय को प्राप्त हुए हैं। वे सब शास्त्रों के जीवन्त प्रतीक हैं। इन्हीं पुरुषोत्तम के भीतर शक्तिमान क्रीर शक्तित्व का पूर्ण विकास तथा स्रपूर्व मिलन स्नास्वाद करने का स्रयोग मिलता है। वे मानो शिव-शक्ति, कृष्ण-राघा, राम-सीता की युगल मूर्ति हैं। भीतर शिव भाव में, शान्त स्रदेत भाव में, स्नवस्थत हैं स्रोर बाहर शक्ति के कार्य द्वारा दुष्ट का दमन स्रोर शिष्ट का पालन—धर्मराज्य संस्थापन—करने में सर्वदा त्रती हैं। वे भीतर विश्वातीत बाहर विश्वमय

हैं; भीतर निर्गु या बाहर सगुर्ण हैं; भीतर संन्यासी बाहर ख्रादर्श यही हैं। वे एकाधार में अनासक्त अनुरागी एवं संसारी संसारत्यागी हैं। वे अपने त्राचरण द्वारा जीव को धर्म सिखाने के लिए त्राते हैं। इन्हीं के सम्बंध में कहा गया है "बहि: कृत्रिम-संरम्भ: हृदि संरम्भ-वर्जितः"। उनमें परस्पर विरुद्ध भावों का ऋपूर्व समन्वय है — "तत्र सर्वेषां विरुद्ध-भावानाम् अपूर्व-समन्वयः" । वे च्र-त्रव्चर, प्रकृति-पुरुष, सगुण-निर्गुण भाव के संयोजक, चालक एवं नियामक होते हुए भी उनके ऊपर अवस्थित हैं। वे सगुण-निगु ण दोनों को अधिकार में कर, दोनों को धारणकर, दोनों को सम्भवपर कर, दोनों के ऊपर उदासीन भाव में अवस्थित हैं। वे स्वयं कर्मकर, सब को कर्म में प्रवृत्ति दानकर, स्वयं स्वधर्म-पालन के चरम त्रादर्श में वर्तमान रहते हुए भी कर्म में त्रालित, त्रानासक्त, फला-कांदावर्जित एवं कर्मातीत हैं। प्राचीनकाल में जब कमकांड ग्रीर ज्ञानकांड के विवाद ने भारत में तीत्र रूप धारण किया था तब उन्होंने श्रीकृष्ण रूप में ब्राविभूर्त होकर कर्म ब्रौर ज्ञान का प्रकृत स्वरूप दर्शन कराके दोनों को पूर्णता दानकर भक्ति द्वारा दोनों के भीतर का योग साधनकर, दोनों के भीतर ऋपूर्व समन्वय स्थापनकर, भगवान का सिंदानन्द नाम सार्थक किया था। उन्होंने दिखा दिया था कि स्रासक्ति-फलाकांचा वर्जित कर्म ही मुक्ति का कारण है। वे युद्ध-चेत्र में सारथी होकर भी अस्त्र धारण में विरत थे। जीव-जगत् में अनुप्रविष्ट रहते हुए भी वे दोनों के अतीत, त्र्यन्युत हैं। ये जीव भी नहीं हैं, जगत् भी नहीं हैं तो भी जीव-जगत् इनको छोड़कर नहीं रह सकता। ये कर्ता स्रौर कर्म दोनों को धारणुकर दोनों के भीतर वर्तमान रहते हुए भी, दोनों के ख्रतीत हैं। ये निगु शा होकर भी गुराभोक्ता हैं, भ्तस्य न होते हुए भी भूतभावक हैं। ज्ञानीपुरुष इनके निर्विशेष शान्त भाव में विभोर हैं; क्मींगए इनके नियामक, चालक, अन्तर्यामी भाव द्वारा इनकी इच्छा प्रण करने में नियुक्त हैं; प्रेमिक भक्त जन इनके सौन्दर्य-माधुर्य-रस में निमजित हुए अपने को भूलकर इनकी

श्रीति-सम्पादन में तत्पर हैं। इनकी सब इन्द्रियाँ, सब वृत्तियाँ, पूर्ण परिगात हैं तो भी इनका सब कुछ स्त्रप्राकृत है। इनमें चर का कर्म स्रीर स्त्रचर (ज्ञान) का फलत्याग दोनों ही वर्तमान हैं तो भी ये स्वयं च्र-श्रच्र के ऊपर पुरुषोत्तमरूप में वर्तमान हैं। मदन-दाइन के पश्चात ये मदन-मोहन रूप में सर्विचत्ताकर्षक हैं। इनकी स्थूल देह भी अप्राकृत है। ये सब तत्त्वों में अधिष्ठित रहते हुए भी, सब तत्त्वों के अन्तर्यामी चालक होते हुए भी, सब तत्त्वों के ऊपर अपने निरंजन स्वरूप में वर्तमान हैं। ये सब भावों को पूर्ण प्रकटितकर पूर्ण भव रूप में वर्तमान हैं। इन्हीं के भीतर 'होना श्रीर पाना,' 'श्राश्रय श्रीर विषय' तत्त्व की पूर्ण सार्थकता देखी जाती है। इनके रूप गुरा द्वारा आकृष्ट होकर सब इनकी इच्छा पूरण करने में व्रती होने को बाध्य हैं। यह बाह्यतः साधारण मनुष्य के समान बन्धु भाव में रहते हुए, साधारण मनुष्य के समान सब कार्य करते हुए, ग्रपने ग्राश्रित जीवों को भगवद्धाम ले जाने में समर्थ ग्रौर तत्पर हैं। ये एकाधार में मनुष्य एवं ऋ-मनुष्य हैं। मनुष्य भाव में सर्वचित्ताकर्षक स्रसमोर्ध्व-लावएय-सार हैं ; देव भाव में गूड़ भगवान हैं। मनुष्य भाव में जीव इनके निकट जाकर ऋनिन्छित होते हुए भी देवभाव लाभ करता है । इनके स्पर्श से लोहा मानो सोना हो जाता है। बुद्धादि पुरुषोत्तम के—सब त्रवतारों के—भीतर ही देश-कालोचित इस प्रकार के जीवहितकर सर्वचित्ताकर्षक कार्य का परिचय मिलता है।

उपर्युक्त विवेचन से यह नहीं समसना चाहिये कि पुरुषोत्तम को शक्ति की सन्तान कहकर छोटा किया गया है। शक्ति की सहायता से जिनकी अनुभूति होती है, शक्ति द्वारा जो आत्म-प्रकाश करते हैं, वे ही पुरुषोत्तम हैं। उनका अप्रकाश ग्रंश निर्गुणतत्त्व है और प्रकाशांश सगुण रहस्य है। उनका यथार्थ रूप वाक्य-मन के अगोचर है। चूंकि वे शक्ति द्वारा प्रकारित होते हैं इसलिए हम उनको शक्ति की सर्वश्रेष्ठ सन्तान (तन् = विस्तार) रूप में कल्पना करते हैं। शक्ति के आश्रय बिना—शक्ति का पूर्ण विकास

हुए विना—पुरुषोत्तम तत्त्व अनिधगम्य है। इसीलिए पुरुषोत्तम की पूजा के पूर्व शक्तिपूजा इतनी प्रयोजनीय है। लच्य है कृष्ण-प्राप्ति, प्राप्ति का उपाय है कात्यायनी की कृगालाम, सहायता-प्राप्ति का उपाय है अव-घारण। 'साधन' शक्ति द्वारा शक्ति की सहायता से किया जाता है और 'भजन' कृष्ण-प्राप्ति के पश्चात् कृष्ण की तृप्ति के लिए होता है।

याद रखना होगा कि ये पुरुषोत्तम केवल कृष्ण में सीमाबद नहीं हैं; ये बौद्धों के बुद्ध, ईसाईयों के ईसा, शैवों के शिव, इत्यादि हैं। जिस अर्थ में ईसा को Son of God कहा गया है ठीक उसी अर्थ में पुरुषोत्तम शक्ति की सन्तान हैं। यहाँ God = पिता नोऽसि (उपनिषद्), माता स्वधा (स्वध्या क्लितं)। कवीर ने कहा है—'निर्गुण है पिता हमारा और सगुण महतारी'। मोलानाथ सार वस्तु होते हुए भी हमारे लिए मृत्कल्प हैं, उनका होना न होना समान है। हम उनकी कृपा लाभ करते हैं माँ की सहायता से जो सन्तान और पिता का मिलन कराने में व्यस्त हैं। इसी से हम इतने मातृगत, मातृप्वस्व हैं। "माँ यदि सन्ताने मारे छेले काँदे माँ माँ वले। छेड़े दिलेओ गला धरे छाड़े ना माँ यत बके॥"\* माँ की समवायिनी शक्ति शिव के तृतिविधान में व्यस्त हैं और परिग्रहा शक्ति सन्तान के पालन और रक्षण में—जीव को शिव में परिणत करने में—सर्वदा व्यस्त हैं। लक्ष्य पिता (विषयतत्त्व)) होने पर भी माँ (आश्रथतत्त्व) ही आश्रयनीया हैं।

साधारणतः दो विषय हमारे अनुभव में आते हैं—(१) तत्व (Idea) और (२) इतिहासादि रूप में उसका बहिःप्रकाश (Reality)। ऋषियों ने समाहित अवस्था में चरम तत्त्व को जिस प्रकार उपलब्ध किया जीव-जगत् के भीतर ऐतिहासिक भाव में उसका अनेकांश बहिःस्फरण देख-कर स्तम्भित हो गये। जीव-जगत् मानो उसी चरम तत्त्व का बहिःस्फरण

अ भावार्थ--माँ जब बच्चे को मारता है तो वच्चा माँ माँ ही चिल्लाता है । माँ चाहे जितना डाँटे बच्चा माँ का पीछा नहीं छोड़ता ।

है-Manifestation of the Unmanifested. यहाँ तत्व जीवन-गत होकर व्यक्तिगत होने की चेष्टा कर रहा है। हम सर्वत्र तत्त्व का (Principle) बहि:प्रकाश, व्यक्तिरूप में त्राविभाव (Personification), देखते हैं। भाव पहले ब्राया या भव, इस विषय में अनेक गवेषणा हो रही है । त्रार्यऋषि इन दोनों का ऋपूर्व समन्वय साधितकर दोनों को एक। चरम सत्य के विभाव रूप में वर्णन कर गये हैं। तत्त्व भिन्न व्यक्तित्व श्रीर व्यक्ति भिन्न तत्त्व श्रनुभव करना प्राय: श्रसंभव है। धवलता ( Whiteness ) को धवल पदार्थ के विना ऋनुभव करना सहज नहीं। जो धवल पदार्थ को छोड़कर धवलता अनुभव करने की चेष्टा करते हैं उनकी चेष्टा को पाश्चात्य पंडितों ने Metaphysical abstraction कहकर विद्रूप किया है। तात्विक पुरुषोत्तम जब व्यक्तित्व द्वारा त्र्यातमप्रकाश करते हैं तब वे वरेराय, लोभनीय, ग्रहण्योग्य हो जाते हैं इसमें सन्देह नहीं। इसी से भारत के ऋषि-साधक तत्त्व श्रौर लीला का श्रपूर्व समन्वय दिखाने के लिए इतने व्यस्त थे। जिसको विचार में चरम सार तत्त्व मानकर ग्रहण किया है उसको बाहर ऐतिहासिक जगत् में अपने सामने प्रकटित देखने पर वह तत्त्व अत्यधिक हृदयग्राही, लोभनीय, श्रीर उपास्य हो जाता है इसमें सन्देह नहीं। दया के सम्बंध में त्रालोचना त्रौर ग्रन्थ पाठ करने की त्र्रापेता एक उन्नत दयालु व्यक्ति का सान्निध्य लाभ करना दया वृत्ति के अनुशीलन में विशेष उपयोगी होगा इसमें सन्देह नहीं। इसीलिए शायद साधकगरा, विशेषतः वैष्णवगण, तत्त्व चिन्ता की अप्रेमेचा लीलारस आस्वादन की इतनी चेषा करते हैं। 'मानुष इइया एसो प्रभु भगवान। दुटि कथा कये तबे जुड़ाइब प्राण ।। '\* हमारे पुरुषोत्तम ही चरम तत्त्व के पूर्णता प्राप्त प्रतीक हैं।

जीव जब शक्तिपूजा के फलस्वरूप पुरुषोत्तम को प्राप्त करने के

<sup>\*</sup> हे अगवान मनुष्यरूप में दर्शन दो। दो बात करूँगा तब तो दिल लगेगा।

लिए व्यस्त हो जाता है, पुरुषोत्तम के प्रिय-कार्य साधन में हड़ प्रतिश्च होता है, तब वे जीव के दुख से व्यथित होकर जीव के सम्मुख वंशी बजाते हुए च्रणमात्र के लिए व्यक्त रूप में उपिंश्यत होते हैं। तब जीव उनके च्रिणक दर्शन से मुग्ब हुन्ना उनको स्थायी रूप में प्राप्त करने के लिए व्याकुल होकर प्रार्थना करने लगता है।

एह्येहि कृष्ण सकृदेव भवातिथिस्त्वं हे भक्तवत्सल गृहाण निमंत्रणं मे । प्रेमाश्रु-पाद्य-परिधौत-पादाम्बुजे ते आत्मानमेव कुसुमांजलिमुत्सृजामि ॥४२॥

कृष्ण (हे कृष्ण) एहि ( त्रात्रों ) सकृद् एव ( एक बार ) एहि ( त्रात्रों ) त्वम् त्रातिथः भव ( तुम त्रातिथं रूप में मेरे सम्मुख, मेरे हृदय में, त्राविभूत हो )। हे भक्तवत्सल (हे भक्त-वत्सल ) मे निमंत्रणं यहाण ( मेरा निमंत्रणं यहणं करो )। ते प्रेमाश्र-पाद्य-परिधौत-पादाम्बुके ( प्रेमाश्र रूपी पाद्य द्वारा परिधौत तुम्हारे चरण-कमलों में ) त्रात्मानम् एव ( त्रपने त्रात्मा को हो ) कुसुमांजिल ( कुसुमांजिल रूप में ) उत्स्रुजामि ( उत्सर्ग कर दूँगा )।

अर्थात् हे मेरे प्राण्पिय इष्टदेव श्रीकृष्ण, एकबार मेरे सम्मुख आविर्भृत हो, मैं अपने आत्मा को ही तुम्हारे चरणों में निवेदनकर जीवन सफल करूँगा।

पहोहि कृष्ण सकुदेव भवातिथिर्मे पादाम्बुजे तव निवेदनमेतदेव । प्राणेश हे हृदय-कोमल-पद्म-तल्पे त्वां शाययामि सुचिरं न विसर्जयामि ॥४३॥

एहि एहि कृष्ण सकृत एव भव श्रातिथिः में (श्राश्रो, हे कृष्ण, एकत्रार श्राश्रो, मेरे श्रातिथिरूप में श्राविर्मृत हो ) तव पादाम्बुजे (तुम्हारे चरणकमलों में ) एतद् एव निवेदनं (यही एकमात्र निवेदन

है )। हे प्रागोश (हे प्रागोश ) हृदय-कोमल-पद्म-तल्पे ( श्रपने हृदय की कोमल पद्म-शय्या पर ) त्वां सुचिरं शाययामि ( तुमको चिरकाल के लिए शयन कराऊँगा ) विसर्जयामि न ( श्रीर कमी जाने नहीं दूँगा )।

त्रर्थात् हे मेरे त्रभिलिषत मगवान् में तुमको त्रपने हृदय में हमेशा के लिए जगह दूँगा त्रीर कभी नहीं जाने दूँगा । तुम त्रात्रो सुके दर्शन दो ।

भगवद्द्रान का क्रम—साधना के फलस्वरूप चित्त जब ग्रनेकांश शुद्ध हो जाता है तब भक्तवत्सल भगवान प्रथमतः ग्रित ग्रल्प समय के लिए भक्त को दर्शन देकर ग्रन्तिहित हो जाते हैं। इस ग्रवस्था में साधक भगवत्-विरह से व्याकुल हो जाता है। चित्त से सब कामना, वासना, ग्रासक्ति, संस्कार, प्रतिष्ठामोह, सुखस्पृहा, इत्यादि सम्पूर्णतः दूर हो जाने पर साधक जब कृष्ण-सुखेक-तत्पर हो जाता है ग्रर्थात् जब कृष्ण के ग्रातिरिक्त भीतर ग्रीर बाहर की सब ग्रानुभ्तियाँ सम्पूर्णतः लोप हो जाती है ग्रथवा जब वह तन्मनस्क-तदालाप-तद्विचेष्ट-तदात्मक हो जाता है तब भक्तवत्सल प्रेममय श्रीभगवान उसके सम्मुख सुवनमोहन रूप में ग्राविभूत होकर साधक का जीवन सार्थक करते हैं। प्रथम दर्शन के पश्चात् का यह विरह-भाव पूर्ण-मिलन में सहायक होने के कारण वैष्णाव समाज में ग्राति ग्राहत है।

श्चनन्तविश्वाश्रय वीर्यशा लन् विश्वस्थसीन्द्यनिदानभूत । माधुयलावएयरसैकसिन्धो हे सिचदानन्द नमो नमस्ते ॥४४॥

श्रनन्तविश्वाश्रय (हे श्रनन्त विश्व के एकमात्र श्राश्रय) वीर्यशालिन् (हे श्रनन्त वीर्यशालिन्) विश्वस्थसीन्दर्यनिदानभूत (हे विश्व के समस्त सौन्दर्य-माधुर्य की एकमात्र खान) माधुर्य-लावएय-रसैकसिन्धो (माधुर्य लावएय रस के एकमात्र समुद्रस्वरूप) हे सिचदानन्द (हे सिचदानन्द) ते नमः नमः (तुमको बारंबार नमस्कार)।

त्रर्थात् सगुण-ब्रह्म त्र्रशेष कल्याण गुण की खान हैं; सत्ता, चैतन्य त्र्रौर त्र्रानन्द की घनीभूत मूर्त्ति हैं, त्र्रासमोध्वे लावएयसार हैं। सर्वज्ञानिधिर्गुर्णैकनिलयो भावाश्रयः सर्वगः त्वं सर्वत्र सदा समंजसतया सर्वान्तराकर्षकः। ध्येयः सिद्धजनैर्मदीयहृदये धृत्वेष्टदेवद्युतिं सार्थं में कुरु जीवनं करुणया दीनैकवन्धो विभो ॥४५॥

त्वं सर्वज्ञाननिधि: (तुम सर्वज्ञान के समुद्र) गुर्णैकनिलयः (समस्त गुर्ण के एकमात्र स्राश्रय ) मावाश्रयः (शान्त-दास्यादि सब मावों के स्राश्रय ) सर्वगः (सर्वव्यापी ) [हो ] । सर्वत्र सदा (सब जगह एवं सब समय ) समंजसतया (सब गुर्णों के स्रापृवं समन्वय द्वारा ) सर्वान्तराकर्षकः (सब के चित्ताकर्षणकारी हो ) । सिद्धजनैः ध्येयः (सिद्ध महात्मागण तुम्हारा नियत ध्यान करते हैं ) । दीनैकबन्धो (हे दीनों के एकमात्र बन्धु ) विभो (हे विभु ) करुण्या (कृपाकरके ) मदीयहृद्देष (मेरे हृदय में ) इष्टदेव- द्युति धृत्वा (इष्टदेव के ज्योतिर्मय रूप में स्नाविर्मृत होकर ) मे जीवनं सार्थं कुरु (मेरा जीवन सार्थक करो )।

श्रर्थात् भगवान श्रीकृष्ण में सब भावों की श्रौर सब गुणों की पूर्ण परिणति तथा श्रपूर्व सामंजस्य वर्तमान है; इस लिए वे पूर्णता-प्राप्त श्रादर्श, पूर्णावतार, श्रौर सर्वचित्ताकर्षक हैं। वे हमारे इष्ट कृष्णविग्रह-रूप में हमारे हृदय में श्राविर्म्त होकर हमारा जीवन सफल करें।

श्रंगानि यस्य सकलेन्द्रियवृत्तिमन्ति पश्यन्ति पान्ति कलयन्ति विरं जगन्ति । श्रानन्द्-चिन्मय-सदुज्ज्वल-विश्रहस्य गोविन्द्मादिपुरुषं तमहं भजामि ॥४६॥

त्रानन्द-चिन्मय-सद्-उज्ज्वल-विग्रहस्य (सत्-चित्-त्रानन्दमय उज्ज्वल विग्रहरूप) यस्य (जिनके) सकलेन्द्रियवृत्तिमन्ति (समस्त इन्द्रिय-गुग्ग-वृत्ति-युक्त ) त्रांगानि (त्रांग-प्रत्यंग) जगन्ति (त्रानन्त त्रह्मांड को ) चिरं पश्यन्ति पान्ति कलयन्ति (सर्वदा देख रहे हैं, रज्ञा कर रहे हैं, सृष्टि एवं संहार कर रहे हैं त्रांगि जिनके प्रत्येक त्रांग में सब इन्द्रियों की वृत्तियाँ त्रीर

सामर्थ्य हैं ) तं त्रादिपुरुषं गोविन्दं त्राहं भजामि ( उन विश्व-विश्रुता त्रादिपुरुष गोविन्द को मैं भजता हूँ )।

श्रर्थात् जो भगवान श्रीकृष्ण प्रत्येक रोमकूष में श्रुनन्त विश्व-ब्रह्मांड दर्शन कराने में समर्थ थे उनके प्रत्येक श्रवयव में समस्त इन्द्रियों की वृत्तियाँ पूर्णतया प्रस्फुटित होंगी इसमें सन्देह करने का कारण नहीं। उनके चत्तु केवल देखने में ही समर्थ न थे प्रत्युत सब इन्द्रियों का कार्य सम्पादन कर सकते थे। उनके भीतर सत्ता, चैतन्य श्रीर श्रानन्द पूर्णरूप में विकसित थे। उनकी देह-इन्द्रियादि सभी श्रप्राकृत थे।

अ विश्वजीवनविमोहनच्छ्रविः कोऽसि देव यदुदेसि मे पुरः।
त्वां पिवामि हृदयेन निर्भरं तिष्ठ तिष्ठ सविधे चुरां मम ॥४०॥

देव (हे देव) [त्वं] कः श्रिस (तुम कौन हो) यत् मे पुरः जो मेरे सम्मुख) विश्व-जीवन-विमोहनच्छितः (विश्वजीव को विमोहन करने वाले रूप में) उदेसि (श्राये हो)। त्वां (तुमको श्रायंत् तुम्हारी रूप-माधुरी को) हृद्येन (समस्त श्रन्तर से) निर्भरं (एकान्त, निर्भय श्रायं पूर्णरूप से) पिवामि (में पान करूँगा)। तिष्ठ (श्रपेत्वा करो) मम सविधे (मेरे सम्मुख) च्यां तिष्ठ (च्या भर के लिए ठहरो)।

श्रर्थात् तुम जगत् की दृष्टि श्रीर जीवन को मोहितकर विराजमान हो । तुम मेरे हृदय में प्रकट हुए हो । इसी से प्रार्थना करता हूँ कि तुम कुछ समय के लिए मेरी दृष्टि में उपस्थित हो जिससे मेरी दृष्टि तुम्हारे रूप की सेवाकर धन्य हो सके ।

क्ष गतिर्भेत्तां प्रभुः साची निवासः शरणं सुहृत्।

प्रभवः प्रलयः स्थानं निधानं वीजमन्ययम् ॥४८॥ [त्वं] गतिः (तुम जीव और जगत् की एकमात्र गति) भर्ताः (पालन कर्ताः) प्रभुः (रज्ञक) साद्गी (अन्तर्यामी द्रष्टा) निवासः (आश्रयस्थान) शरणं (शरण्य) सुहृत् (मित्र) प्रभवः (उत्पतिः स्थान) प्रलयः (लय स्थान) स्थानं (अन्तिम पर्यवसान स्थल) निधानं (सब प्रकार के गुण और शक्ति के एकमात्र गूढ़ ऋ।धार ) अव्ययं बीजं (समस्त जगत् के चिरस्थायी बीज-स्वरूप और ऋव्यय ) [ हो ]।

गति—सब तन्त्रों के मीतर परावस्था में जाकर भगवद्दर्शन लाभ करना होगा। सब भावों में उनको श्रास्वाद करना होगा। वे ही इमारे सर्वस्व हैं, उनको छोड़कर श्रीर कुछ नहीं है, यह तन्त्व श्रच्छी तरह हृद्यंगम करना होगा। भगवान ही हमारी गित हैं किन्तु गम्यस्थल में पहुँचकर ही उनको प्राप्त करेंगे ऐसा नहीं है, प्रत्येक पद में उनको श्रास्वाद करना होगा। वे ही हमारे पास श्राकर हमको हाथ पकड़कर श्रपने श्रानन्दलोक में लेजारहे हैं; वे ही हमारे जीवन के लच्य हैं, हमारी साधना हैं, हमारे गुरु हैं—यह तत्व उपलब्ध करना होगा।

भत्तो—हे हमारी गित, तुम्हीं हमारे भर्ता हो। तुम्हीं हमारे भीतर शक्ति संचारकर पालक के वेश में हमारे संगी बनकर हमें ले जाते हो। रास्ते में हमारे भरण-पोषण का भार भी तुम्हीं ने लिया है। "याथा-तथ्यतोऽर्थान् व्यद्धाच्छाश्वतीभ्यः समाम्य:।" (शाश्वत काल से सब श्रथीं का श्रावश्यकतानुसार विधान कर रहे हो)।

प्रभु - बुद्धि के दोष से, संस्कारवशतः, हम तुम्हारे संग चलने को श्रानिच्छित हों तो तुम प्रभु बनकर बलपूर्वक हमें साथ ले चलो। श्रापने श्रानिन्दधाम में लेजाय बिना, श्रापना पूर्णानन्द श्रास्वाद कराये बिना, तुम हमें नहीं छोड़ सकते। हम चलने में श्रासमर्थ हों तो तुम हाथ पकड़कर, गोद में लेकर, ले जाने को तैयार हो।

साची— तुम हमारे अक्लान्त चालक होते हुए भी अपना कोई स्वार्थ न होने के कारण निर्लिप्त और उदासीन हो । तुम्हारा यह भाव देखकर हमारा कच् त्वाभिमानादि स्वतः दूर हो जाता है। (तुलनीय— "अन्वरनन्नन्योऽभिचाकशीति")

निवास — तुम हमको किसी विदेश अथवा बन्दीशाला में नहीं ले जा रहे हो। स्वरूप-विस्मृत, श्रशान्त, दुःखार्त को उसका प्रकृत स्वरूप बतलाकर प्रकृत त्र्यानन्दधाम में ले जा रहे हो। तुम्हीं हमारे चरम विश्राम, नित्यधाम के त्र्यानन्द निकेतनं हो।

शर्गा—तुम्हीं हमारे रचा-कवच हो। हमें अब भय का कोई कारण नहीं, और कोई आश्रय ढूँढने की भी ज़रूरत नहीं। हमें जो कुछ जानना, समकता, होना और पाना है वह सब कुछ तुम्हीं हो। हमारी समस्त कामना-वासना का पर्यवसान तुम्हीं में है। तुमको प्राप्त करके हमारी समस्त वृत्तियाँ और चिन्ताएँ लोप हो जाती हैं।

सुहृद्—तुम हमको परम मित्र के भाँति हाथ पकड़कर हमारे हृदय में बसकर चला रहे हो । तुम केवल रक्तक ही नहीं वरन् हमारे परम सुहृद् हो । तुम जो हमको हाथ पकड़कर ले जा रहे हो यह अपने किसी स्वार्थ के लिए नहीं अथवा कर्तव्य की ताड़ना के कारण भी नहीं—इसमें तुम्हारी अहैतुक कृपा, तुम्हारे मन की गंभीर वेदना सुभे दिखाई देती है ।

प्रभव, प्रलय—तुम्हारी सृष्टि, तुम्हारी यह लीला "श्रानन्दप्राचुर्यात् न तु श्रभावात् —बालनृत्यवत्" है। तुम श्रानन्दमय हो, इसीलिए तुम प्रत्येक जीव को, प्रत्येक परमागु को, सृष्टि-स्थिति-लय के द्वारा पूर्ण परिणिति पूर्ण श्रानन्द की श्रोर ले जा रहे हो। हम समुद्र की लहर के समान तुम से उत्पन्न हैं, तुम्हारे सहित लीलारत हैं एवं तुम में ही लय को प्राप्त होंगे।

स्थान—तुम्हीं चरम विश्राम, हमारे नित्यधाम हो । 'यं प्राप्य न निवर्तन्ते तद्धाम परमं मम'—(गी॰ ८-२१)। यह जो हमारी बीच की थोड़ी सी स्थिति है यह भी तुमने अपनी लीलामाधुर्य द्वारा आनन्दमय कर रखी है।

निधान—तुम ही हमारे चरम परम त्राधार हो। तुम को प्राप्त करके ही जीव को परम विश्रान्ति मिलती है।

बीज — हमारी पूर्ण परिणति श्रौर चरम शान्ति के लिए यह जो तुम्हारा लीला रहस्य है इसके भी मूल कारण तुम ही हो। इस पूर्ण परिण्ति का बीज सब जीवों में, प्रत्येक परमागु में, निहित है। तभी तो तुमने गीता में कहा है 'श्रहं बीजपद: पिता'—(गी० १४-४)। सृष्टि-स्थिति-लय द्वारा हमारी श्रानन्दधाम की श्रोर गित का मूल कारण भी तुम्हारी कृपा है। यदि तुम हमारे भीतर बीज रूप में न होते तो हम पत्थर के समान श्रचेतन होते।

श्रव्यय—इतने क्रिया- व्यापार में भी तुम श्रक्तिय-उदासीन-श्रखंड-श्रद्धय तत्त्व रूप में विराजित हो। तुम हमको श्रपना श्रखंड-श्रद्धय-नित्य श्रानन्द श्रास्वाद कराये विना तृप्त नहीं हो सकते। तुम इतने प्रेमिक हो कि श्रपने श्रीर हमारे बीच का भेदभाव दूरकर, हमको श्रपने प्रेमसागर में डुवा-कर, चरम श्रखंड श्रद्धय तत्त्व श्रस्वाद कराने के लिए सर्वदा सचेष्ट हो।

त्वमेव माता च पिता त्वमेव त्वमेव बन्धुश्च सखा त्वमेव । त्वमेव विद्या द्रविएां त्वमेव त्वमेव सर्व मम देवदेव ॥ (३ बार ) ४९ ॥

त्वं एव माता ( तुम्हीं माता ) त्वं एव पिता च ( श्रौर तुम्हीं पिता ) त्वं एव बन्धु: ( तुम्हीं बन्धु ) त्वं एव सखा च ( श्रौर तुम्हीं सखा ) त्वं एव विद्या ( तुम्हीं विद्या ) त्वं एव द्रविण् ( तुम्हीं धनदौलत ) [ हो ]। देवदेव ( हे देवादिदेव ) त्वं एव मम सर्वं ( तुम्हीं मेरे यथासर्वस्व हो )।

श्रर्थात् तुम भावाश्रय हो। तुमको जो जिस रूप जिस भाव में स्मरण करता है तुम उसी रूप उसी भाव में उसके पास जाते हो। तुम वस्तुतः सब सम्बंधों से श्रतीत होते हुए भी, स्नेहवशतः, मनुष्य के साथ सब प्रकार के सम्बंध द्वारा श्राबद्ध हो। इस लिए दुम्हीं माता तुम्हीं पिता, तुम्हीं बन्धु, तुम्हीं सखा, तुम्हीं ऐश्वर्य, तुम्हीं ज्ञान, तुम्हीं विज्ञान हो। तुम्हारे श्रातिरिक्त हमारे चिन्तन करने, इच्छा करने श्रथवा प्राप्त करने योग्य श्रीर कुछ नहीं है। तुमको प्राप्त करके श्रीर कुछ प्राप्त करने को बाकी नहीं रह जाता।

प्रेयः पुत्रात् प्रेयो वित्तात् प्रेयोऽन्यस्मात् सर्वस्मात् यदेषोऽन्तरतम् श्रात्मा ॥ ५० ॥

पुत्रात् प्रेयः ( पुत्र से प्रिय ) वित्तात् प्रेयः ( वित्त से भी प्रिय ) अन्यस्मात् सर्वस्मात् प्रेयः ( अन्य जो कुछ है सबसे प्रिय ) [ हो ] यद् एषः ( इसिक्वए कि ) श्रन्तरतमः आत्मा ( अन्तरतम आत्मा ) [ हो ]।

श्रर्थात् पुत्र, वित्त एवं जगत् के समस्त पदार्थों से तुम प्रिय हो। वस्तुतः तुम सब की श्रपेता प्रियतम हो क्योंकि तुम श्रन्तरतम श्रात्मस्वरूप हो। तुम इनके भीतर हो इसीलिए तो हमारे श्रात्मीय स्वजन हमको इतने प्रिय हैं; जब तुम इनके भीतर प्रकाशित नहीं होते तब हम इनको श्मशान में ले जाकर फूँक देते हैं।

ॐ रसो वै सः रसं होनायं लब्ध्वानन्दीभवति

रिप्तीभवति अमृतीभवति ॥ ५१॥

सः (वे) रसः वै ( रसस्वरूप हैं )। अयं (यह जीव) रसं हि एव (उन रस-स्वरूप परब्रह्म को ही) लब्बा (लाभकरके) आनन्दीभवति (आनन्दित होता है) तृप्तीभवति (तृप्त होता है) अमृतीभवति (अमृत-मय होता है)।

त्र्यात् वे रस-स्वरूप हैं श्रीर सब प्रकार के स्त्रानन्द के मूल में उन्हीं रस-स्वरूप का परमास्वाद है।

ॐ यत् प्राप्य न किंचिद् वांछति न शोचित न रमते नोत्साही भवति ॥ ५१ (क)॥

यत् प्राप्य (जिसको प्राप्तकरके) [ मनुष्य ] न किंचित बांछिति ( श्रौर कुछ नहीं चाहता ) न शोचित ( न शोक करता है ) न समते ( न किसी वस्तु में श्रासक्त होता है ) न उत्साही भवति ( श्रौर न किसी वस्तु के लिए उत्साह करता है )।

त्र्यात् तुमको प्राप्तकरके जीव की समस्त इच्छा त्र्योर कामना-बासना सम्पूर्णतः निवृत्त हो जाती हैं।

#### त्राउँ यज् ज्ञानान्मत्तो भवति स्तब्धो भवति हाँ त्रात्मारामो भवति ॥४१ (ख)॥

यत् ज्ञानात् (जिसका ज्ञान प्राप्तकरके) [मनुष्य] मत्तः भवति (बाह्यज्ञान रहित त्र्यानन्द से उन्मत्त हो जाता है) स्तब्धः भवति (स्तब्ध हो जाता है) त्रात्मारामः भवति (त्र्यात्माराम लाभ करता है)।

श्रिशीत् उनको ज्ञानकर जीव स्त्रात्मानन्द में ऐसा विभोर हो जाता है। कि फिर स्त्रीर कुछ भी करणीय, चिन्तनीय, वरणीय बाक़ी नहीं रहता।

क्षित्र श्रिक्त तमीश्वराणां परमं महेश्वरं किन्न पर्तं देवतानां परमं च देवतम् । किन्नि किन्नि पतिं पतीनां परमं परस्ताद् किन्नि किन्नि किन्नि विदाम देवं सुवनेशमीड्यम् ।।५२॥ किन्नि

ईश्वराणां परमं महेश्वरं (जो सब ईश्वरों के परम महेश्वर हैं) तं (उनको) देवतानां परमं दैवतं च (जो सब देवताश्रों के भी परम देवता हैं) तं (उनको) पतीनां पतिं (जो पालनकर्त्ताश्रों के भी पालनकर्ता हैं) परस्तात् परमं (सब विषयों में श्रेष्ठ हैं) सुवनेशं (सुवन के ईश्वर हैं) ईड्यं देवं (उन्हीं पूज्य देव को) विदाम (हम जानेंगे)।

त्र्यात् ईश्वर त्रानेक हैं। प्रत्येक ब्रह्मांड का पृथक् ईश्वर है किन्तु हमारे पुरुषोत्तम सब ईश्वरों के त्राधीश्वर रूप में, महेश्वर या परमेश्वर रूप में, विराजमान हैं। भगवत्-स्वरूप की थोड़ी सी उपलब्धि के पश्चात् भजनस्पृहा त्रारम्भ होती है, भगवद्धाम में प्रवेश त्रीर स्थिति-लाभ करने की तीत्र त्राकांचा उत्पन्न होती है। तब परमात्मभाव में सब साधनों को पूर्ण करने की प्रवल चेष्टा जाग उठती है।

भगवत्-कृपा से भगवत्-स्वरूप उपलब्धकर ज्ञात हो गया कि हमारे देहेन्द्रियादि, श्रात्मीय-स्वजन सब भगवान ने दिये हैं; वे ही हमको चला रहे हैं। उनको छोड़कर हमारा कुछ नहीं है श्रीर कोई नहीं है। श्रव तक वृथाभिमान ने हमको यह तत्व उपलब्ध नहीं करने दिया श्रीर श्रोष

दुः त भोगना पड़ा । श्रव हम श्रंगन्यास करन्यासादि की सहायता से भगवान में समस्त कर्नु त्वामिमान त्याग कर श्रपने भीतर श्रोर बाहर सर्वत्र भगव-स्त्रीता दर्शन करने की चेष्टा करेंगे ।

## जार भी मानिक है है न्यास-तत्त्व

'नि' पूर्वक 'श्रस्' घातु से 'न्यास' शब्द साधित होता है। च्चेपणे स्थापने च'। अस् धातु का अर्थ है च्चेपण करना एवं स्थापन करना । जिसका जो स्थान नहीं है यदि वह बलपूर्वक वहाँ बैठ जाय तो उसको उस स्थान से इटाकर वहाँ के प्रकृत मालिक को बैठा देने का नाम है 'त्यास किया' । स्वर्ग इन्द्र का राज्य है; महिरासुर बलारूवीक वहाँ प्रवेश-कर स्वर्ग का राजां बनकर बैठ गया है - 'स्वर्गात् निराक्तता देवा इन्ह्रोड-भूत महिषासुर:'। इसी प्रकार हमारी यह देह, देह के विचित्र यंत्र तथा विभिन्न तत्त्व हमने सुष्ट नहीं किये; इन के ऊपर हमारा कोई कर्तुत्व नहीं है; मृत्यु के समय इम इनको अपने साथ नहीं ले जा सकते। चरम निर्वाण के समय यह हमारे संग नहीं जायेंगे। इसलिए इनके मालिक हम नहीं हैं, श्रीमगवान हैं। उन्होंने दया करके ये देह, ब्रात्मीय-स्वजन, धत-दौलत एवं अन्य सुख के सब उपकरणों को केवल भीग करने का कुछ अधिकार मात्र इमको दिया है। अप्रानी देह को, बात्तवचों को, घत-ऐश्वर्य को 'मेरा' कहना सम्पूर्णतः भूल है। ये कोई भो न मेरे साथ त्राया था न मेरे साथ जायगा। यह सब भगवान के हैं। हमने इनको 'श्रपना' कहकर नाना उपसर्गों की सृष्टि कर दी है। इन सब पदार्थों में से आग-न्तुक अनर्थकारी 'मेरा' भाव दूरकर ये सब भगवान के हैं यह तत्त्व अतु-भव करना ही अंगन्यास किया का उद्देश्य है। अंगन्यास किया के मंत्रों के भीतर अपने विभिन्न अंगों में, विभिन्न तत्त्वों में, विभिन्न देवताओं का, विभिन्न भगवत्-शक्तियों का चिन्तन करने की व्यवस्था है। इसका उद्देश्य

है उपलब्ध करना कि ये सब ब्रांग, ये सब तत्त्व, श्रीभगवान के हैं— मेरे नहीं।

ऋंगन्यास—श्रंग का अर्थ है देह। श्रंगन्यास का अर्थ है देह के विविध तत्वों का न्यास, इनके ऊपर वृथा स्वामिमान त्याग करना। ये सब मेरे नहीं हैं, ये हमारे प्रियतम भगवान के हैं इसिलए मेरे आदर के योग्य हैं। इनको प्रेमपूर्वक अञ्छी तरह रखना होगा किन्तु समभना होगा कि ये मेरे नहीं हैं। श्रंगन्यास किया द्वारा हम अनासक अनुरागी होने की शिद्धा लाभ करते हैं।

करन्यास — इमारी यह देह सर्वप्रथम एक परमाशु के समान सूदम थी। किसकी शक्ति से ब्रीर किस प्रकार यह एक पुष्ट परिण्त सर्वकार्य-चम यंत्र में परिण्त हुई यह किसी भी दार्शनिक अथवा वैज्ञानिक के सम्पूर्णतः श्रनुभव में नहीं छाता । इस देह के विभिन्न श्रवयव, शिरा स्नायु, इन्द्रियादि एवं इनकी कार्यप्रणाली हृदयंगम करने में श्रेष्ठ वैज्ञानिक तक स्तम्भित श्रीर पराभूत हो गए हैं। किस प्रकार भुक्त श्रन्न रक्त में परियात होता है, किस प्रकार विविध यंत्रों का कार्य साधित होता है, इस विषय में हमें कोई कर्त त्व अथवा ज्ञान नहीं। हमारे संस्कार कहाँ से उत्पन्न होते हैं, कहाँ ले जा रहे हैं, कैसे हमको चला रहे हैं-यह तस्य तो प्राय: हम कुछ भी नहीं जानते । नदी में बहता हुआ फूल यदि कहे कि मैं इस स्रोत का चालक हूँ, हाथ में क़लम यदि कहे कि मैं हाथ से लिखवाता हूँ, श्रयवा विद्युत् के सम्बंध को वर्जनकर पंखा यदि कहे कि मैं हवा देता हूँ या बल्ब कहे कि मैं प्रकाश देता हूँ, तो यह जिस प्रकार हास्यकर होगा हमारे सब कार्यों में हमारा वृथा कर्तु त्वाभिमान देखकर भी शायद कोई इसी प्रकार हँसता है। इस प्रसंग में केनोपनिषद की देवताश्री का दर्प चूर्णं करने की कहानी त्रास्वादनीय है। इसलिए तत्वदर्शी ज्ञानी कहते हैं कि कार्य हम नहीं करते, ये हमारे द्वारा कारित होते हैं; हम कर्ता नहीं हैं, हम यंत्रमात्र हैं'। इसी कारण गीता में अर्जुन को केवल निमित्तमात्र

होने का उपदेश किया गया है—'निमित्तमात्रं भव सन्यसाचिन्' (गी० ११-३३)। इस वृथा कर्तृ त्वामिमान रूप महिषासुर को बघ कर श्रहंकार के हाथ से कर्तृ त्व बुद्धि को छीनकर प्रकृत कर्ता को श्रपंण करना ही न्यासिकिया का उद्देश्य है। करने न करने का कर्ता में नहीं हूँ, कर्ता हैं श्रीभगवान—भगवत्-शक्ति। इस प्रकार को श्रनुभृति के साथ निरहंकार भाव स्वतः ही श्रा जाता है। श्रंगन्यास, करन्यास द्वारा हम निर्मम-निरहंकार भाव लाभ करते हैं। दुःख का विषय है कि श्राजकल ये सब कियाएँ प्रायः एक नीरस मंत्रोचारण श्रीर बाह्यिक हस्तिकिया में पर्यविस्ति हो गई हैं।

मातकान्यास-'मात' शब्द के सहित श्रल्पार्थवाचक 'क' प्रत्यय यक्त करने से स्त्रीलिंग 'मातका' शब्द बनता है। मातका का ऋर्थ है 'खंड खंड माँ' श्रर्थात् शक्ति । इमारी इस खंडदेह में वर्णोचारणादि कियाकलाप का कर्तत्व इन्हीं मातका के हाथ में न्यस्त है। ये मातका ही इमारी खंड देह में स्थित हुई-परा, पश्यन्ती, मध्यमा, वैखरी स्तर भेद-कर-इमारे द्वारा उचारित शब्दों की प्रकृत मालिक हैं। इनके कथन को श्रपना कथन समभक्तर हम श्रपने संस्कार द्वारा, श्रपने विकृत भाव द्वारा, शब्दब्रह्म तत्त्व को विकृत कर देते हैं। मातृकान्यास के फलस्वरूप इम त्र्यपनी इस देहाविच्छित्र खंडीकृत माँ को **जगदु**व्यापी माँ में मिलाकर अवंड मातृशक्ति का, अवंड शब्दब्रह्म तत्त्व का, स्वरूप आस्वाद करने की योग्यता लाभ करते हैं। तब माँ हमारे मुख से ऋपने शब्द तत्त्व का श्रुवाधित प्रकाश साधितकर इमारे उचारित शब्दों को शब्दब्रह्म रूप वेद में परिगात करने का सुयोग लाभ करती हैं। इस अवस्था में साधक समभता है कि माँ ही मानो मेरे मुख से वेद उचारण कर रही हैं, माँ शब्दब्रह्मतत्त्व प्रकाश कर रही हैं। माँ को शब्दब्रह्म रूप में, ऋपने भीतर से अबाधित रूप में, वेद रूप में, आत्मप्रकाश करने की योग्यता दान करने का नाम ही है मातृकान्यास । ऋषिगण मातृकान्यास के फल

स्वरूप भगवान में आत्मसमर्पणकर श्रपने अवधारित कथन द्वारा वेद की महिमा प्रचार करते थे और अपने को वेदमंत्र के द्रष्टा व उचारण कर्ता कहकर परिचय देते थे। इसीलिए ऋषि वाक्य अभ्रान्त सत्य माना जाता था।

ऋष्यादिन्यास—मातृकान्यास की श्रनुभृति लाभ करने के लिए ही हमारी प्रचलित सरस्वती पूजा है। ऋष्यादिन्यास के फलस्वरूप हम वेद के मंत्रकर्ता ऋषियों के भाव से परिभावित होकर, ऋषियों की संगति में चालित होकर, अपने उच्चारित वाक्यों को ऋषिवाक्य अथवा वेदवाक्य रूप में अनुभव करने का सुयोग पाते हैं। तब हमारी देह, हमारी वागि-न्द्रिय, ऋषियों के—परमात्मा भगवान के—यंत्ररूप में परिगणित होने की योग्यता लाभ करती है।

व्यापकन्यास—सर्वभूत में सर्वव्यापी भगवत्सत्ता की, भगवत्-कार्य प्रणाली की एवं भगवत्-ग्रानन्द की उपलब्धि लाभ करना ही व्यापकन्यास का उद्देश्य है। जीवजगत् श्रीभगवान की मृर्ति—भगवद्विकास—है। इस मूर्त्ति के भीतर उनका ग्रास्तित्व ग्रीर उनकी लीला दर्शन करना एवं उनमें सत्यप्रतिष्ठा, प्राणप्रतिष्ठा ग्रीर ग्रानन्दप्रतिष्ठा का ग्राधिकार लाभ करना ही व्यापकन्यासिक्रया की स्वाभाविक परिणाति है।

श्रमन्त विश्व के श्रिषिष्ठाता हमारे एकमात्र वियतम सुहृद्, श्रमन्तः सौन्दर्य-माध्यं के श्राधार. श्रीभगवान हमारी देह के सब यंत्रों को निर्माणकर हमारे हृदय में श्रिषिष्ठत हुए इनको परिचालित कर रहे हैं। हमारी वृथा श्रासिक्त श्रीर कर्तृ त्वािममान इस परम तत्व को श्रमु भव करने में बाधा देते हैं। हम साधना के प्रभाव से श्रपने देहादि में वृथा स्वािममान श्रीर कर्तृ त्वािममान को दूर कर सकने से ही भगवान का कर्तृ त्व उपलब्ध करने की योग्यता लाम करेंगे। यही वृथा ममत्वािममान श्रीर श्रहंकार दूरकर श्रपने भीतर स्थित श्रम्तयांभी का कार्यकलाण उपलब्ध करने के लिए ही न्यासतत्व का एकान्त प्रयोगन है। न्यासतत्व उपलब्ध करने के लिए ही न्यासतत्व का एकान्त प्रयोगन है। न्यासतत्व

की साधना के फल स्वरूप हमारे भीतर से निर्मम-निरहंकार भाव उदित होकर हमको सत्यप्रतिष्ठ ग्रीर प्राग्यप्रतिष्ठ करता है।

सब न्यासों का एक ही उद्देश्य है। श्रीमगवान किस प्रकार श्रनन्तरूप धारणकर श्रनन्त लीलारस विस्तार किये हुए हैं—यह श्रनुभूति लामकर, सर्वत्र उनका दर्शनकर, उनके ध्यान श्रीर सेवा की योग्यता लाम करना ही न्यासिकया का स्वामाविक फल है।

## न्यास प्रधानतः त्रिविध है : —

- (१) अंगन्यास द्वारा यह तत्त्व उपलब्ध होता है कि मेरे, मेरे आत्मीय जनों के एवं मेरे जगत् के सब अवयव अथवा तत्त्व मेरे नहीं हैं, ये श्रीमगवान के हैं। इसके फलस्वरूप साधक सम्पूर्णतः आसक्तिवर्जित होकर निर्मम भाव लाभ करता है।
- (२) करन्यास द्वारा साधक उपलब्ध करता है कि वह किसी कर्मका कर्ता नहीं है, सब कर्म प्रकृति द्वारा कारित हो रहे हैं। यह तत्त्व उपलब्ध कर साधक निरहंकार भाव लाभ करता है। इन दोनों न्यासों के परिणाम स्वरूप 'मेरा श्रपना' कहकर कुछ नहीं रह जाता श्रीर 'मैं किसी कर्म का कर्ता नहीं हूँ' यह तत्त्व उपलब्ध होता है।
- (३) व्यापकन्यास द्वारा सर्वत्र ब्रह्मानुभूति की योग्यता लाभ होती है। व्यापकन्यास यथार्थ रूप से सम्पन्न हो जाने पर साधक जगत् के समस्त पदार्थों में भगवान का अपूर्व प्रकाश अनुभवकर आनन्द लाभ करता है। सौन्दर्य-माधुर्यादि चित्ताकर्षक धर्म तब खंडरूप से स्थान विशेष में अनुभव करने की आवश्यकता नहीं होती। समग्र जगत् अपने शब्द-स्पर्श-रूप-रस-गन्ध के संभार सहित साधक की इन्द्रियों के सामने उपस्थित होता है और साधक अनुभव करता है कि यह जगत् उन्हीं की श्रीमृत्ति है। इस अवस्था में सौन्दर्य-माधुर्य के लिए अन्वेषण नहीं करना पड़ता क्योंकि व्यापकन्यास के फलस्वरूप समस्त जगत् ही श्रीभगवान की

सत्ता से अनुरंजित दिखाई देता है और जिस तरफ इन्द्रिय जाती है उसी तरफ् श्रीभगवान का कोई माधुर्यमय प्रकाश साधक को गोचर होता है। भक्त अपने इष्ट को अपने जीवन का चरम आदर्श एवं अपनी सब प्रकार की त्राकांचात्रों का चिर विश्रान्ति का स्थान मानता है। त्र्रांखों में भाव का अंजन लगा सकने से सौन्दर्य का अन्वेषण बाहर नहीं करना पड़ता। सर्वत्र पूर्ण सौन्दर्य का मूर्त प्रकाश त्र्रातुभव होता है। जिसको व्यापकन्यास कहकर वर्णन किया गया है वह नेत्रों में 'भाव' का ऋंजन लगाने के समान है। ग्रंगन्यास ग्रौर करन्यास सिद्ध हो जाने पर ममत्व ग्रौर ग्रहंकार श्रपगत हो जाते हैं श्रीर साधक श्रपने श्रापको श्रिकिंचन श्रनुभव करता है। जैसे चातक तृष्णार्त्त होते हुए भी अन्य जल की छोर आकृष्ट नहीं होता—वह केवल आकाश के जलबिन्दु के लिए ही उन्मुख रहता है; साधक की अवस्था भी इसी प्रकार हो जाती है—वह केवल उनकी कृपा की त्रोर ही उन्मुख रहता है। तब उसके निर्मल चित्त में 'भाव' का उदय होता है। वस्तुतः यह श्रीभगवान का कृपादान है। इस 'भाव' का अंजन लगाकर जब वह बाह्य जगत् का निरीद्गण करता है तब उसके इष्ट अथवा प्रियतम की त्र्रापार माधुरी उसकी इन्द्रियों के सामने प्रकटित होकर उसको विह्नल कर देती है। क्यां नहीं हैं' यह तरह उपलब्ध होता है ।

प्रकृतेः क्रियमाणानि गुणैः कर्माणि सर्वशः। अक्रुकारविमूदात्मा कर्त्ताहमिति मन्यते॥४३॥

कर्माणि सर्वशः (सब प्रकार के कर्म) प्रकृतेः गुणैः (प्रकृति के गुणों द्वारा) कियमाणानि (साधित होते हैं)। ब्रहंकारविमूदात्मा ब्रहंकर्ता (ब्रहंकार से विमूद हुन्ना जीव मैं कर्ता हूँ) इति मन्यते (इस प्रकार सममता है)।

भगवान् की प्रकृति अर्थात् माँ आद्याशक्ति ही समस्त कमों की कर्चा हैं। मनुष्य, बुद्धि के दोष से, संस्कारवशतः, अपने को कर्चा मानकर अनर्थ की सृष्टि करता है, यह उपलब्धि करनी होगी। तत्त्ववित्त् महाबाहो गुणकर्मविभागयोः। प्राप्तिकार्वे । गुणागुणेषु वर्त्तन्ते इति मत्वा न सज्जते ॥५४॥

महाबाहो (हे महाबाहो श्रर्जुन) गुएकर्मविभागयोः तत्विति तु (प्रकृति के भीतर गुए श्रौर कर्म का खेल हो रहा है, जो इस विभाग को जानते हैं ऐसे तत्त्वित्) गुएए। गुएए वर्तन्ते (सत्त्व, रज, तम, तीनों गुएए। का खेल तत्तत्गुए। न्वित विषयों में होता रहता है) इति मत्वा (ऐसा मानकर) न सज्जते (प्रकृति के गुएए व कर्म में श्रासक्त नहीं होते)।

तत्त्वदर्शी सब कमीं में जीव का कर्मफल-रहस्य एवं तदनुसार प्रकृति के गुणों का खेल श्रास्वादकर, श्रपने स्वरूप में प्रतिष्ठ रहकर, श्रासक्त भाव से यह खेल देखते रहते हैं।

नान्यं गुणेभ्यः कर्त्तारं यदा द्रष्टानुपश्यति । गुणेभ्यश्च परं वेत्ति मद्भावं सोऽधिगच्छति ॥५५॥

यदा द्रष्टा (जब उदासीन भाव से द्रष्टा पुरुष ) गुण्येभ्यः (त्रिगुण् भिन्न ) अन्यं कर्तारं न अनुपश्यति (अन्य कर्ता नहीं देखता ) गुण्येभ्यः च परं वेति (और गुण्यों स अतीत वस्तु को जानता है ) [तदा (तब)] सः मद्भावम् अधिगच्छति (वह मेरे भाव को, ब्रह्मभाव को, प्राप्त होता है)।

साधक जब श्रापने श्राप को प्रकृति के गुण श्रथवा गुण-कार्य से सम्प्ण्तः पृथक् श्रनुभव करता है श्रर्थात् श्रपने व्यष्टि देह एवं समष्टि जगत्
के प्रत्येक कार्य के मूल में प्रकृति का कर्नु त्व देखता है श्रीर स्वयं स्वरूपस्थ
होकर श्रपने श्रापको सम्पूर्णतः पृथक् पुरुषचैतन्य रूप में श्रनुभव करता
है तब वह भगवद्भाव से परिभावित हुश्रा उदासीन भाव से भगवल्लीला
दर्शन करने की योग्यता लाभ करता है।

% देहेन्द्रियाणि च मनो न तु मे तवैव
स्वात्भीयबांधवगणा न तु मे तवैते।
सर्व त्वदीयमिति मे प्रियमेव सर्व
त्वत्प्रीतये सततमेव नियोजयानि॥४६॥

देहेन्द्रियाणि मनः च (देह इन्द्रिय एवं मन ) न मे (मेरे नहीं हैं) तु तव एव (परन्तु तुम्हारे ही हैं ) स्वातमीयवान्धवगाणाः ( श्रातमीय बान्धवगरा ) न मे (मेरे नहीं हैं ) तु एते तव (परन्तु ये तुम्हारे हैं )। सर्वे त्वदीयं ( सब तुम्हारे हैं ) इति ( इसलिए ) सर्वे मे प्रियं एव ( सब मेरे भी प्रिय हैं )। त्वत्पीतये एव ( तुम्हारी प्रीति के लिए ही ऋर्यात् तुम्हारे प्रिय कार्य में ही ) सततं नियोजयानि (इनको सर्वदा नियुक्त करूँगा ) विकि कि कराह के मक विकार के लिखर ) किस्स क

त्र्यात् मेरी इन्द्रियाँ एवं त्रात्मीय स्वजन ये कोई भी मेरे नहीं हैं, मेरे संग जायेंगे भी नहीं। यह सब तुम्हारे हैं इसलिए मेरे प्रिय हैं। सुतरां श्रनासक्त श्रनुरागी होकर इनको तुम्हारे कार्य में नियुक्त रखनाः मेरा एकान्त कर्त्तव्य है। लोक्ष्म्रणहाउन् एक क्राइक अवस्थित क्राइक

🕸 देहस्य बीजमित्सूदममगुप्रमागां 🔀 है है है है है है है है एष्ट्रे रहें त्वयैव सुविचित्रत्या च पुष्टम्। सर्वात्मना परिगातं कृतियोग्यदेहे । प्राप्ता विकास विकास विकास

(क) एकत्र त्वबुद्धिरिह नास्तु कदापि नाथ ॥४०॥ ।

देहस्य बीजम् (इस देह का बीज) ऋगुप्रमाणं ऋतिसूद्रमम् (ऋगु प्रमाण त्र्रतिसूदम ) त्वया एव सृष्टं ( तुम्हारे द्वारा ही सृष्ट् हुन्ना है ) सुविचित्रतया पुष्टम् च ( एवं ग्रतिसुन्दर विचित्ररूप से परिपुष्ट हुन्ना है ) [तथा ] सर्वात्मना परिणतं ( सब प्रकार से तुमने इसकी परिणति साधन की है)। नाथ (हे नाथ) इह कृतियोग्यदेहें (इस सब कार्य करने के योग्य शरीर में ) कर्न त्वबुद्धिः ( मेरी कर्म त्व बुद्धि ) कदापि न अस्तु (कभी न हो)। 1 f 154 WIN TOP-IN IN SHE BIVE

श्रर्थात् यह शरीर सर्वप्रथम एक बिंदु रक्त था, तुमने इसको एक मुन्दर पुष्ट परिगात सर्वकार्यक्षम देह में परिगात किया; इसलिए इस देह में एवं इसके कार्य के विषय में मेरा मिथ्या कर्त्वाभिमान रहना उचित स्वत्यंतियं ववतम् । (कांग्रह्मानि ॥ ६॥

नहीं।

श्चि यंत्री त्वमेव तव यंत्रमिदं शरीरं कि विकास कि विकास कि स्वयेच्छ्रयेव परिचालयिस प्रभुत्वात् । एवं मनोऽपि मम देव मतं त्वयैव वृद्धिः स्थिरा मम हृषीकपतेऽत्रभूयात्॥५८॥

त्वम् एव यंत्री ( तुम्हीं यंत्री हो ) इंद शारीरं तव यंत्रम् ( यह शारीर तुम्हारा यंत्र है ), प्रभुत्वात् ( तुम प्रभु होकर ) स्वया इच्छ्रया एव ( ग्रपनी इच्छानुसार ही ) [ इसकी ] परिचालयिस ( चलान्त्रो ) एवं मम मनः श्रपि ( इसी प्रकार मेरा मन भी ) त्वया एव मतं ( तुम्हारी इच्छानुसार परिचालित हो, मननीकृत हो श्रयीत् तुम ही मेरे मन के मन हो 'येनाहुर्मनो मतम्'; मन में रहकर तुम ही मेरे मन को चालित करते हो )। देव ह्चीकपते ( हे देव ह्वीकेश ) श्रत्र मम बुद्धि: ( इस विषय में मेरी बुद्धि ) स्थिरा भूयात् ( स्थिरता लाभ करे )।

त्र्यात् तुम यंत्री हो, मेरी देह तुम्हारे हाथ में एक यंत्र मात्र है, तुम स्वयं इसको ऋपनी इच्छानुसार चलाते हो । मेरे मन के विषय में भी ऐसा ही है। मैं इस तत्त्व को कभी न भूलूँ।

# % त्वं सर्वभूतेषु विराजसे सदा सर्वेषु जीवेष्वसि जीवनं स्वयम् । त्वद्दर्शनं सर्वेग मेऽस्तु सर्वत स्तवेव पूजास्तु च कर्मभिर्मम् ॥ ४६॥

त्वं सदा सर्वभूतेषु विराजसे ( तुम सब भूतों में सदा विराजमान हो ) सर्वेषु जीवेषु स्वयं जीवनं श्रिस ( सब जीवों में तुम जीवन रूप धारण किये हुए हो श्रिथीत् तुम्हीं हमारे प्राण के प्राण हो, तुम्हीं को लेकर तो हम जीवित हैं )। सर्वेग ( हे सर्वव्यापी ) सर्वतः त्वहर्शनं मे श्रस्तु ( सर्वत्र सब भूतों में तुम्हारा दर्शन मुक्ते लाभ हो ) मम कर्मभिः च ( मेरे सब कर्म हारा ) तव एव पूजा श्रस्तु ( तुम्हारी पूजा हो )।

त्रर्थात् तुम जगत् को सृष्टकर उसमें त्रमुप्रवेश कर गये। तुम्हारी सत्ता, चैतन्य श्रौर त्र्यानन्द का प्रकाश ही हमारा जीवन, मन श्रौर त्र्यानन्द है। तुमको धर्वत्र दर्शन करना, त्र्रमुभव करना श्रौर सेवा करना ही हमारी चरम साधना है। (यहाँ एक बगला संगीत है)।

मेरा कहकर जो कुछ है वह सब तुम्हीं हो। तुम्हीं मेरे स्रात्मीय-स्वजन, बन्धु-बांघव, धन-दौलत के रूप में मेरे तृप्ति-विधान के लिए मेरे सामने उपस्थित हो। इन सबके भीतर, इन सबके मूल में, तुम्हीं सत्यरूप में श्रिविष्ठित हो । मैं भी तुम्हारे श्रितिरिक्त श्रौर कुछ नहीं हूँ — तुम्हारा ही प्रतिविम्ब हूँ । मेरा बल बुद्धि सब तुम्हीं हो ; तुम्हीं मेरे भीतर शक्तिरूप में अधिष्ठानकर मेरे दर्शन, अवण, ज्ञान श्रौर उपलब्धि में सहाय होते हो। तुम्हारे दिये हुए नेत्रों में तुम्हारा प्रकाश मेरा देखना है; तुम्हारे दिये हुए कानों में तुम्हारा प्रकाश मेरा सुनना है; तुम्हारी दी हुई बुद्धि में तुम्हारा प्रकाश मेरा ज्ञान है; मेरा मुख-शान्ति-स्रानन्द तुम्हारे दिये हुए चित्त में तुम्हारा प्रकाश है। तुम ऋपनी दी हुई इस देह के भीतर, अन्तर्यामी रूप में अधिष्ठित हुए इसको कल्याण और शान्ति के पथ पर ले जा रहे हो। यह यंत्र तुम हो, इसके चालक तुम हो, इसका ज्ञान तुम हो, सका त्रानन्द भी तुम्हीं हो। विद्युत् शक्ति जिस प्रकार बल्ब त्रौर पंखे की चालक है तद्रूप तुम भी इस देहयंत्र के चालक हो । तुम्हारे स्रातिरिक्त मेरा त्रीर कोई भी त्रथवा कुछ भी नहीं है। तुम्हीं मेरे यथासर्वस्व हो। इसितए मुम्भमें अब आसिक, कर्नु त्वामिमान, प्रतिष्ठामोह, सुल-स्पृहादि के रहने का अवकाश नहीं। में पिकि प्रम ) भीए निर्माण क्षा कि प्रिक्त

न्यास तत्त्व साधित हो जाने के फलस्वरूप ममता-ग्रहंता शिथिल पड़ जाती हैं। तब समभ में त्राता है कि वे ही सर्वस्व हैं, वे ही सब कर रहे हैं, सर्वत्र उन्हीं की लीला हो रही है। तब भगवत्-कृपा से त्रपने भीतर परा-पश्यन्ती-मध्यमा-वैखरी का स्फुरण होने पर समभ में त्राता है कि पूजा के उपचार रूप में वे ही ब्रागत हैं ब्रीर हमारे भीतर बैठें हुए पूजा अहण भी वे ही कर रहे हैं। तब साधक सोचता है कि भगवान को क्या दूँ, सभी तो उनका है। इस तत्त्व का चिन्तन करते करते उसकी समभ में ब्राता है कि ब्रात्मा तक भगवान को निवेदित हो जाने पर ही प्रकृत ब्रात्मनिवेदनतत्त्व सार्थक हो सकता है।

# खोका सार्यन, आर्यन का चेत्रत बाहुत बाहु का मोका साकार्य, सामार्थ का मोका मन, मन की माण्ण्यसम्ब राहिएटिता जीवात्मा और स्रोतहाम

'उपचार' शब्द 'उप' ( समीप ) पूर्वक घन् प्रत्ययान्त 'चर्' धातु ( चरण, विचरण) से निष्पन्न होता है। निस्तब्घ त्रखंड त्र्रद्वय रस में कर्मकांड का-यहाँ तक कि ज्ञानकांड का-भी सद्भाव नहीं किन्तु जब तरंग उठती है तब उसमें परा प्रकृति श्रीर श्रपरा प्रकृति की विषयी श्रीर विषय रूप में, अन्नाद श्रीर अन्नरूप में, आदान-प्रदान-रूपात्मिका किया दर्शन में श्राने लगती है। प्रथम समर्पण है परम पुरुप का परा श्रीर अपरा प्रकृति द्वारा विषयरूप में ब्रात्मप्रकाश, द्वितीय समर्पण है विषय के द्वारा विषयी का चरम तत्त्व के निकट ब्रात्मसमर्पण । प्रथम समर्पण में भगवान स्वयं जीव-जगत् रूप में आत्मप्रकाश करते हैं, द्वितीय समर्पण में जीवजगत् अगवान में निवेदित होकर लीन हो जाता है। श्रीभगवान शान्त दास्यादि भाव द्वारा परा प्रकृति रूप में एवं उपचार द्वारा विषय रूप में इमारे निकट ग्रहण्योग्य हुए हैं। वे ही मानो उपचार रूप में, शब्द स्पर्श-रूप-रस-मन्धादि रूप में, अपरा प्रकृति रूप में, हमारे सम्मुख आगत हैं। हम त्रपरा प्रकृति रूप विषय-उपचारादि को शुद्धकर समर्पणिकया द्वारा प्रथमतः परा प्रकृति को तत्पश्चात भगवान को समर्पण करने की चेष्टा करते हैं। साघार एतः हम देखते हैं कि श्रन्नाद श्रीर श्रन्न तत्त्व के भीतर कपर के तत्त्व भोका रूप में श्रीर नीचे के तत्त्व भोग्य रूप में प्रतीयमान हैं। इसलिए स्थूल विषयों को, उपचारों को, शोधन द्वारा सूच्म में पर्यवसितकर, भोक्ता रूप में आगत आत्मा एवं आत्मीयगण को समर्पणकर, इम समस्त

विषयों को त्रीर त्रन्त में विषयी को भी भगवान को निवेदनकर त्रखंड तत्त्व में प्रवेश करने का सुयोग लाभ करते हैं।

मूल अन्नाद अथवा भोका स्वयं श्रीभगवान हैं, व्यवहारिक अन्नाद अथवा भोका परा प्रकृति रूपी जीव हैं। बाहर के प्रातिभासिक भोका तन्मात्रस्थ अव्यवहित ऊपर के तन्च हैं। पृथिवी का भोका जल हैं, जल की भोका अग्नि, अग्नि का भोका वायु, वायु का भोका आकाश, आकाश का भोका मन, मन की भोका बुद्धि, बुद्धि का भोका जीवात्मा और जीवात्मा का भोका परमात्मा हैं। हम पंचतन्मात्र को उपचार अथवा भोग्य रूप में अग्रेर परा प्रकृति रूप जीव को गौण भोका तथा भगवान को मुख्य भोका रूप में निर्देश करते हैं। अपना आत्मा और आत्मीय स्वजनों के आत्मा गौण भोका हैं। उपचार शोधन द्वारा मुख्य भोका ही तन्मात्र रूप में, उपचार रूप में, अग्नत हैं—यह तन्च उपलब्ध करने की व्यवस्था देखी जाती हैं। हमारे उपचार रूपी विषय गौण कर्त्ता के द्वारा मुख्य कर्त्ता में समर्पित हो रहे हैं।

'उपचार' का श्रर्थ है जो हमारे सम्मुख विचरण कर रहा है। शब्द-स्पर्श रूप-रस-गन्धादि पंचतन्मात्र उपचार हैं। उपचार हमारे जीवन धारण के प्रधान श्रवलम्बन हैं। इमारी साधारण पूजा के पाद्य-श्रव्य-धूप-दीप-नेवेद्य श्रादि उपकरण इन्हीं पंचतन्त्र के प्रतीक हैं। सुतरां उपचार शब्द का श्रर्थ है जो कुछ हम भोग करते हैं, व्यवहार करते हैं, उपलब्ब करते हैं श्रर्थात् हमारे जीवन धारण श्रीर उन्नति लाभ के लिए जो कुछ श्रावश्यक है उसका समिष्ट। साधक के श्रधिकारानुसार उपचार में भी भेद पाया जाता है। जो स्थूल भोग्य पदार्थों मे ही व्यस्त हैं उनके लिए पंच उपचार की व्यवस्था हैं। जो मनोवृत्ति सहित साधन करने के श्रधिकारी हैं उनके लिए पंच स्थूल उपचार के साथ मानसिक वृत्ति योगकर सोलह उपचार से पूजा करने की व्यवस्था हैं। तत्त्वज्ञानी के लिए २४ तत्त्व पूजा के उपकरण हैं। जो सिद्ध महात्मा मगवान में पूर्ण

समाहित हैं उनके लिए ब्रात्मा ही एकमात्र पूजा का उपकरण है। विश्व-ब्रह्मांड में जो कुछ दिखाई देता है, जो कुछ हमारे भोग में ब्राता है ब्रिथांत् दर्शनशास्त्र के समस्त 'इदं' पदार्थ, उपचार रूप में भगवान को ब्रिपण करने की व्यवस्था है। इस स्थान में उपचारसमर्पण का मंत्र है—"विश्वं जुहोमि वसुधादि शिवावसानम्"। यहाँ विश्व शब्द का ब्रिथे है परा ब्रीर ब्रपरा जगत् के समस्त पदार्थ।

उपचार को साधारणतः तीन भागों में विभक्त किया गया है। स्थूल अधिकारी के लिए देहादि के प्रयोजनीय समस्त पदार्थ, सूद्म अधिकारी के लिए चित्त की समस्त वृत्तियाँ और उससे ऊपर के उत्तम अधिकारी के लिए केवल आत्मा।

परा, पश्यन्ती, मध्यमा, वैखरी तत्त्व के विचार के भीतर हम देखते हैं कि भगवान परमात्मा किस प्रकार परा श्रादि चारों स्तर मेदकर हमारे निकट वैखरी रूप में श्रर्थात् हमारे प्रहण्योग्य हश्य भोग्य पदार्थ रूप में श्राकर उपस्थित हुए हैं एवं इन हश्य पदार्थों की प्रहणादि किया द्वारा ये पदार्थ किस प्रकार हमारे भीतर के वैखरी, मध्यमा श्रीर पश्यन्ती स्तर मेदकर ब्रह्म में पर्यवसित हो रहे हैं। सब पूजाश्रों में उपकरण्-श्रुद्धि की व्यवस्था देखने में श्राती हैं। इस रहस्य के भीतर जाने पर मालूम होता है कि भगवान ही इस हश्य रूप वेश में हमारे निकट श्राये हैं। इस श्राव्यक्ति से उपचार हमारी ब्रह्म-प्राप्ति में सहायक हो जाते हैं। गीता का अनुभव करता है कि हमारे लीजामय भगवान ही हमारी शान्ति श्रीर कल्याण के लिए उपचार रूप में उपस्थित हैं। 'छिन्नमस्ता' का रहस्य तभी श्रनुभव में श्राता है।

समर्पण शब्द का अर्थ है सम्यक् प्रकार से अर्पण करना अर्थात् जिसकी वस्तु है उसी को दे देना; जहाँ से आई है वहीं पहुँचा देना। सब जीव-जगत् भगवान से स्त्राये हैं; समर्पण किया द्वारा ये फिर भगवान में जाकर पर्यवसित होते हैं।

उपचार समर्पण के मंत्रों का रहस्य चिन्तन करने से मालूम होता है कि हमारे शब्द-स्पर्शादि ग्रहण द्वारा विषयपंचक किस प्रकार तत्-पदार्थ से आते हैं और फिर तत्-पदार्थ में ही जाकर पर्यवसित हो जाते हैं। 'तत्' हमारे निकट भोग्य विषय रूप में, 'त्वं' अथवा 'इदं' रूप में, उपस्थित हुए हैं; साधक उपचार समर्पण द्वारा इन विषयों को फिर तत्-पदार्थ में पर्यवसित करता है। साधक उपचार-श्रागमन के भीतर पुरुष-मेध यज्ञ का एवं उपचारसमर्पण के भीतर नरमेध यज्ञ का गृढ़ रहस्य ग्रास्वाद करने का सुयोग पाता है। श्रीभगवान हमारे ग्रहण योग्य होने के लिए बहु रूप में आये हैं; हमारी साधना है इस बहु रूप के भीतर से भगवान को अहण करना, धारण करना और उनकी लीला में सहायक होना।

त्यास किया उत्तम रूप से साधित हो जाने पर साधक अपने परमाराध्य देव को केवल अपने ही देहेन्द्रिय के अधिष्ठाता रूप में सीमाबद्ध न मानकर विश्व के अधिष्ठाता और चालक रूप में उपलब्ध करता है। अर्थात् वे यंत्री हैं और साधक तथा समस्त जीव जगत् उनके हाथ में यंत्र मात्र हैं। तभी जीवजगत् के भीतर प्रकृति का जीजारहस्य अनुभव में आता है। तभी साधक समभता है कि वह इस जीजा का कर्ता नहीं है— कर्ता स्वयं प्रकृति देवी भगवती हैं। तब प्रकृति के कार्य में हस्तत्त्रेप करने की प्रवृत्ति नहीं होती और उपचारसमर्पण का गृह रहस्य उन्मीजित होना अगरम होता है। साधक तब समस्त जगत् के भीतर, समस्त किया कांड के भीतर, श्रीभगवान का जीजा रहस्य (पूजा रहस्य) आस्वाद करता है और अपने वृथा कर्त्व त्वाभिमान से सम्पूर्णतः मुक्ति लाभ करता है। तब अपनी देह की तरफ देखने से प्रतीत होता है कि यह देह प्रकृति का ही अंश है, प्रकृति के कार्य साधन में नियुक्त है, भगवल्लीला में सहायक है। तमी समभ में आता है कि तरंग स्वतः जल से उठती है और स्वतः

ही जल में लीन हो जाती है, जीव केवल द्रष्टामात्र है। उपचारसमर्पण एक स्वामाविक तत्व है, स्वभावतः ही हमारे द्वारा सावित हो रहा है।

वैष्णव साधकगण श्रीराधा की, सखी-मंजरीवृन्द की, गुरु-प्रदर्शित सिद्ध देह के द्वारा, कृष्णसेवा के भीतर यह तत्त्व श्रास्वाद करते हैं। तब हमारे देखने में भगवान का देखना, हमारे सुन्ते में भगवान का सुन्ना. हमारे ब्राहार में भगवान का ब्राहार, हमारे सब कार्य में भगवान का कार्य, उनका लीला-रहस्य, श्रास्वाद करने की योग्यता लाभ होती है। उपचार शोधन द्वारा हम उपलब्ध करते हैं कि वे कितने रूपों में, कितने भावों में, हमारे निकट उपस्थित और ग्रहणयोग्य हैं। समर्पणिकया द्वारा हम उपलब्ध करते हैं कि हमारी देह के सब कार्य किस प्रकार उनमें पर्यवसित हो रहे हैं । उपचार-समर्पण के फलस्वरूप, सर्वभूत में भगवान का एवं भगवान में सर्वभूत का दर्शन करने के परिशाम स्वरूप, जीव-जगत, ग्रात्मीय स्वजन भगवान की लीला-स्वीकृत विग्रह हो जाते हैं। तब पुत्र-पुत्री को उनके बालगोपाल-कुमारीभगवती रूप में, माँ-बाप को उनके ग्रमपूर्ण-विश्वनाथ रूप में, पति-पत्नी को उनके कृष्ण-राधा ग्रथवा शिव-दुर्गा रूप में, संक्षेपतः सब जीवों को उनके शिव रूप में प्रत्यच्च करने की एवं श्रात्मीय-स्वजनों श्रथवा बन्धु-शंघवों के लिए तथा श्रपने लिए श्रनुष्ठित सन कर्मों को भगवत्पूजा में परिणत करने की योग्यता लाभ होती है। यही भाव लद्य कर भगवान शंकर ने कहा है "पूजा ते विषयोपभोगरचना निद्रा समाधि: स्थिति:। संचार: पद्योः प्रद्विः एविधिः स्तोत्राणि सर्वा गिर: यद् यत् कर्म करोमि तत् तद् अखिलं शम्भो तवाराधना ।"

प्रकृति देवी का लीला-रहस्य दर्शन करते करते साधक का सब चिन्तन मगवद्ध्यान में और सब कार्य भगवत् पूजा में पर्यवसित हो जाते हैं। "ब्रह्मार्पणं ब्रह्महविः" क्ष्णोक का मर्म तभी उपलब्ध होता है। सर्वव्यापी सर्वभृतान्तरात्ना भगवान किस प्रकार साधक को सीमाबद्ध रूप के द्वारा अप्रतीम तत्त्व में, उपचार-समर्पण के द्वारा सर्वजीव के सेवावत में, जीव के

समस्त कार्य को पूजा में परिण्त कर जीव को भगवद्माव से परिभावित कर ऊपर उठाने में, अपने प्रियतम जीव को अपनी ओर आकर्षित करने में, सर्वदा सचेष्ट हैं यह रहस्य उपलब्ध कर जीव आनन्द में समाहित हो जाता है। कहना अनावश्यक होगा कि सिद्ध अवस्था में साधक अपने और अपने आत्मीय स्वजनों के स्नान में भगवान का स्नान, जीव को खिलाने में भगवान को अन्नसमर्पण, सब जीवों के कल्याण-साधन में शिव की सेवा तत्त्व आस्वाद करता हैं। जगदर्शन तब भगवद्दर्शन में, जीव-सेवा शिव की सेवा में पर्यवसित हो जाते हैं। भगवान 'सर्वभृतमयो हरिः' हैं, जीव की सेवा ही शिव की सेवा है। हम निर्लित होकर उपलब्ध कर सकते हैं कि हमारे स्नानाहारादि सब क्रियाएँ भगवत्-पूजा में परिण्त हो जाती हैं।

प्राचीन त्रार्यऋषियों के भगवान सर्वव्यापी थे। वे जीव और जगत् को-विशेषतः गुरु श्रौर श्रात्मीय स्वजनों को - भगवान की विशेष विशेष मूर्तियाँ मानते थे। इन सब विग्रहों द्वारा भगवान किस प्रकार हमारे सहाय होते हैं, इनके द्वारा किस प्रकार भगवान का स्नेह च्चिरत हो रहा है, यह उपलब्ध कर, इनकी सेवा के द्वारा अपना ऋग शोध कर कृतज्ञता प्रकाश करना ही हमारी समस्त पूजा कां—विशोषतः उपचार-समर्पण का—मूल उद्देश्य है। वे ग्रसंख्य मूर्तियों में उपस्थित हैं किन्तु हम उनको उन मृर्त्तियों के शान्त, दास्य, सख्य, वात्सल्य त्र्यौर मधुर इन पांच भावों के द्योतक रूप में ग्रह्ण कर सकते हैं। इन्हीं पाँच भावों के भगवद् विग्रहों द्वारा भगवत्-सेवा की व्यवस्था देखी जाती है। हमारे ब्रहणयोग्य अथवा व्यवहार्य सव पदार्थ ( अर्थात् हम जो कुछ देखते, सुनते, खाते, पीते या स्ंघते हैं ) उपचारों में अन्तर्भुक्त हैं और इनकों पाँच, दस अथवा सोलह भागों में विभक्त कर लिया गया है । ये पदार्थ वास्तव में पंचतन्मात्र के प्रतीक हैं। देश-काल-पात्र भेदानुसार हमारे प्रयोजनीय द्रव्यों में परिवर्तन हो जाना स्वामाबिक है यह बात हम भूल गये हैं। जैसे, "पाद्य" अप् तत्त्व का प्रतीक है। प्राचीन काल में पादुका का इतना व्यवहार नहीं या। अधिकतर लोग नग्न पद ही यातायात करते थे। उस समय किसी
गुरुजन के घर में आने पर उनके पाँव धुलाने अथवा स्नान कराने की
व्यवस्था थी, यही था प्रधान पाद्य। अब शीतकाल में जूता मोज़ा पहनकर
यदि कोई गुरुजन हमारे घर आये तो उनका जूता मोज़ा उतारकर पाँव
धुलाने जाना शान्तिजनक होने के बजाय कष्टजनक होगा। मालाचन्दनादि से सुसजित करने की प्रथा में भी आजकल परिवर्त्तन करना
आवश्यक है। हमारे उपचारसमर्पण के पात्र पत्थर या धातु की मूर्ति
के बजाय यदि मनुष्य वेषधारी जीवन्त विग्रह होते तो हम देश-कालपात्रानुसार उपचारों में परिवर्त्तन करने को बाध्य होते। गुरुजन, आत्मीयस्वजन, श्रेष्ठ महापुरुष श्रीर अवतारों का स्थान आजकल उनकी मूर्तियों
और प्रतीकों ने ले लिया है। इसी से उपचार-समर्पण अब एक बेगारी
काम के समान हो गया है। उपचार-समर्पण वस्तुत: हमारा जीवनव्यापी
किया-रहस्य था जिसके अनुष्ठान से हम आनन्द से आयु व्यतीत करते
थे। आजकल यह एक निष्प्रयोजन संस्कार में परिवर्तित हो गया है जिसको
हम दो तीन मिनट में शोष कर देते हैं।

श्रपने, श्रपने बाल बच्चों तथा श्रात्मीय स्वजनों के स्नान के समय पाद्य-समर्पण-तत्व श्रोर सब के श्राहार के समय श्रव्यनिवेदन-तत्त्व श्रास्वाद करना होगा। सब जीवों एवं सब पदार्थों में वैखरी, मध्यमा, पश्यन्ती एवं परा श्रवस्था वर्तमान है। वैखरी स्थूल भाव, मध्यमा मानसिक सूद्म भाव, पश्यन्ती जीवात्म-भाव श्रोर परा परमात्म-भाव है। श्रीभगवान परा भाव में श्रवस्थित हुए हमारे प्रदत्त उपचारों को श्रहण कर रहे हैं। पहले बाहर की श्रवलमूर्ति में उपचार समर्पण श्रभ्यास कर क्रमशः जीव-रूप सचल विश्रह के भीतर श्र्यांत् जीव-सेवा के द्वारा उपचार-समर्पण तत्व श्रास्वाद करना होगा। वर्तमान काल की साधारण पूजा में उपचार-समर्पण की ही प्रधानता देखी जाता है।

'देशबन्धश्चित्तस्य धारणा' अर्थात् अपने प्रत्येक चक्र में, प्रत्येक तत्व

में, मन श्रीर प्राण् को स्थिरकरके देखना कि सगवान हमारी पूर्ण परिण्ति लाभ के लिये क्या कर रहे हैं—इस उपलिव्य का नाम 'धारणा' है। धारणा की परिपकावस्था में अपनी देह के सब तत्त्वों में देह के समस्त कार्यकलाप सन्दर्शनकर चित्त में जो एकतानता ग्रा जाती है इसका परिणाम है 'ध्यान'। ध्यान के फलस्वरूप हम जीवजगत् के प्रत्येक पदार्थ में भगवान की श्रवस्थित श्रीर लीलारहस्य उपलब्ध करने का सुयोग पाते हैं। तब भगवान प्रथम हमारी देह के भीतर श्रीर तत्पश्चात् जगत् के भीतर चिन्मय रूप में श्रात्मप्रकाश करने का सुयोग पाते हैं। इस श्रवस्था में प्रकृत न्यास एवं उपचार-समर्पण तत्त्व सहज, सुन्दर श्रीर स्वामाविक हो जाते हैं। इसी श्रवस्था को लच्य करके कहा गया है ''कुष्णमयी कृष्ण जार श्रन्तरे बाहिरे। जाहाँ जाहाँ नेत्र पड़े ताहाँ कृष्ण स्फरे।।'' क्षा जभी ''वासुदेव: सर्वीमिति'' तत्त्व पूर्ण सार्थकता लाभ करता है।

प्राचीन काल में जो जीवनगठन के, पूर्णता लाभ के, भगवत्प्राप्ति के सहाय था अब वह एक आडम्बर-पूर्ण बाह्यिक अनुष्ठान में परिएत हो गया है। प्राचीन काल की साधना में क्रमोन्नति (promotion) की एक सुन्दर व्यवस्था थी। अब यह केवल गुक्देव का वर्ष में एक बार शिष्य के घर आकर रूपया वसूल करने के रूप में रह गया है। हमारी दीचा के मंत्र में निम्नस्तर से सर्वोच्चतर में जाने का एक सुन्दर कौशल था। गुक्देव प्रतिवर्ष शिष्य से एकबार मिलकर वह जिस स्तर में है उसकी वह साधना पूर्ण हुई या नहीं अथवा वह ऊपर के स्तर के योग्य हुआ कि नहीं, यह परीजा कर उसकी ऊपर का स्तर लाभ करने में सहायता करते थे। जैसे, प्रथम स्तर में कह दिया कि 'एते गंधपुष्पे ॐ नमः शिवाय या कृष्णाय' उच्चारणकर चन्दन और पुष्प इष्ट के चरणों में यथाविधि

<sup>\* &#</sup>x27;जित देखों तित स्याममयी है।' 'जिधर देखता हूँ उधर तू ही तू है।'

द्यर्पण करते रहना। दूसरे वर्ष गुरु शिष्य को उच्चभूमि का श्रिषकारी देखकर बता देते थे कि ये गन्ध-पुष्य तुम्हारे नहीं हैं, ये सब पदार्थ श्रीमगवान के हैं। तुम उनकी वस्तु में बृथा कर्जु त्वामिमान श्रारोपकर श्रशेष लांछना भोग कर रहे थे। श्राज से तुम इस कर्जु त्वामिमान को दूर करने के लिये गन्ध-पुष्पादि श्रपण करते समय प्रार्थना करना—'हे ठाकुर, मेरा तो कुछ भी नहीं है, मैं तुम्हारी वस्तु तुम्हीं को देकर—गंगाजल से गंगापूजा के भाँति—तुम्हारी पूजा करता रहूँगा।' फिर श्रगले वर्ष गुरुदेव जाकर कहते थे कि 'तुम्हारी बाल-बच्चे, श्रात्मीय स्वजन, बम्ध-बाँचव मगवत्-याम के, उनके बाग के, सुन्दर फूल हैं, ये कोई भी तुम्हारे नहीं हैं; जब तक इनके भीतर भगवान प्रकट हैं तभी तक ये शोभनीय, श्रादरणीय, श्रीर वरणीय हें, उनके श्रन्तर्द्धान होते ही यह शव में परिणत हो जायंगे श्रीर तुम इनको फूँक देने को बाध्य होगे।' 'सवं त्वदीयं हित में प्रियमेव सर्वम्'—तत्त्व इस स्थल में श्रास्वादनीय है।

इसके बाद अगले वर्ष फिर गुरुदेव आकर शिष्य को उच्च भूमि के उपयुक्त देलकर समभा देते थे कि ये पुष्पादि सद्गुण के प्रतीक हैं किन्तु ये सद्गुण भी तुम्हारे नहीं हैं; ये अशोध-कल्याणगुण के आकर श्रीभगवान के गुणविशेष का तुम्हारे भीतर आविभाव है। तब साधक को मालूम होता था कि उसका देखना भगवद्दत नेत्रों में भगवत्-शक्ति का प्रकाश है; उसका सुन्ना भगवद्दत कानों में भगवत्-शक्ति का प्रकाश है; उसका श्रान भगवद्दत बुद्धितत्त्व में उनका आत्मप्रकाश है और उसके सब सद्गुण उसकी भगवद्त्त चित्तभूमि में भगवद्-भाव के, भगवद्गुणराश के, प्रकाश हैं। साधक तब अपने भीतर भगवत्-प्रकाश उपलब्धकर आनन्द में विभोर हो जाता था।

त्रुन्त में गुरुदेव त्राकर शिष्यं से पूँछते थे—'तुम जो ये सब समर्पण करते हो सो तुम स्वयं किसके हो।' तब साधक समभता था कि उसका न्त्रात्मा भी तो उसका त्रपना नहीं है, वह भी एक ग्रुखंड ब्रद्धय तस्व का किल्पत खंड रूप में प्रकाशमात्र है। तब शिष्य ग्रपने किल्पत ग्रात्मतस्य को एक पूर्ण ग्रखंड तस्व में निवेदनकर ग्रखंड ज्ञानतस्य में विभोर हो जाता था। तभी साधक भगवद्धाम में प्रवेश करने का ग्रधिकार लाम करता था ग्रथांत् Entrance पास करता था। इस स्थल में साधक-भाव की पूजा शेष हो जाती है ग्रीर सिद्ध-भाव की पूजा प्रारम्भ होती है। ग्रब समर्पण-किया पूर्णतः साधित हो गई। जो कुछ भगवान के निकट से ग्राया था वह फिर भगवान में जाकर लीन होगया। जल की तरंग जल में लीन हो गई, एक शान्त सुन्दर ग्रखंड जलतन्त्र बाक़ी रह गया। न्यास के शेष मंत्र से हमें मालूम होता है कि भगवान सब भूतों में विराजमान हैं—सब जीवों को सेवा द्वारा प्रकृत पूजा का कार्य साधित हो जाता है। इसी से हम सम्भ सकते हैं कि हमारे भगवान हमारे सम्मुख ग्रात्मा, ग्रात्मीय-स्वजन ग्रीर बन्ध-बांघव रूप में समागत हैं।

कर्मफल श्रिपित हो गया; श्रव साधक को श्रात्ममाव में पूर्णतया समाहित होकर उपलब्ध करने का सुयोग मिला कि उसका श्रात्मा भी श्रपना निजस्व नहीं है। तब साधक का श्रात्मा भगवान के करुणावल से श्राकृष्ट होकर उन्हीं के महान् स्वरूप में प्रत्यावर्त्तन करता है श्रीर तन्मयता लाभ करता है। याद रखना होगा 'लोलार्थं कल्पितं द्वेतमद्वेतादिष सुन्दरम्'। हमारे प्रेममय श्रीभगवान स्वरूपत: श्रखंड श्रद्धय तत्व होते हुए भी लीला के लिए श्रपने को बहु भाव में विभक्त किये हुए हैं। इस लीला में भी यह न भूलना होगा कि हमारा श्रात्मा उन्हीं का श्रात्मा है।

क्ष त्वद्ध्यानतोऽन्यन्न च चिन्तयानि
त्वत् कर्मतो वा करवाणि नान्यत्।
द्रव्याणि सर्वाणि च मे तवैव
त्वय्येव तेषां भवतु प्रयोगः ॥६०॥

त्वद्ध्यानतः श्रन्यत् च (तुम्हारा ध्यान छोड़कर श्रौर कुछ ) न

छोड़कर श्रीर कोई कर्म ) न करवाणि (न कलँ), में सर्वाणि द्रव्याणि च (मेरे समस्त द्रव्य, मेरा जो कुछ है सब ) तब एव (तुम्हारा ही है) त्यिष एव (तुम्हारे ही पीत्यर्थ में) तेषां प्रयोगः भवतु (इनका प्रयोग होवे)।

इस अवस्था में साधक के मन में भगविचन्ता के अतिरिक्त और कोई चिन्ता नहीं आती; भगवत्-कार्य के अतिरिक्त अन्य कोई कार्य करने का सामर्थ्य नहीं होता । भगवान के सब द्रव्य, भगवान के सब तत्व, भगवान को समर्पण कर साधक साचिभ्त स्व-स्वरूप में स्थिति लाभ करता है। यहाँ ब्रजगोपियों का 'तन्मनस्कास्तदालापास्तद्विचेष्टास्तदात्मिकाः' भाव उप-लब्ध करने की चेष्टा करनी चाहिए।

श्रात्मानमात्मीयगणांश्च बांधवान्
याभिः क्रियाभिः परितोषयाम्यहम् ।
ताभिः सदैवेश्वर तृप्तिरस्तु ते
ताभिस्तवैवाचनबुद्धिरस्तु मे ॥६१॥

श्रहं याभि: कियाभि: (मैं जिन कमों द्वारा) श्रात्मानं तथा एव श्रात्मीयगणान् बांबवान् च (श्रपने श्रात्मा को, श्रात्मीयजनों को एवं बान्धवों को) पिरतोषयामि (सन्तुष्ट करता हूँ) ईश्वर (हे जगदीश्वर) ताभि: (उन सब कमों द्वारा) सदा ते तृप्ति: श्रस्तु एव (सदा तुम्हारी तृप्ति होवे)। ताभि: (उन सब कमों द्वारा) तव एव श्रचनेबुद्धि: में श्रस्तु (तुम्हारी पूजा कर रहा हूँ ऐसी मेरी बुद्धि हो)।

में और मेरे आत्मीय-स्वजन सब भगवान के जीवन्त विग्रह हैं। छोटे लड़कों के भीतर बाल-गोपाल रूप में, लड़िकयों के भीतर कुमारी भगवती रूप में, पित-पत्नी के भीतर भगवान के युगल रूप में, माँ-बाप के भीतर अन्नपूर्णा-विश्वनाथ रूप में हमारे प्रेममय श्रीभगवान लीलारत हैं। इनके लिए हम जो कुछ करते हैं वह सब शान्त-दास्य-सख्य-वात्सल्य-मधुरादि भाव द्वारा हमारे भगवान में अपित होकर प्रकृत पूजा में परिग्रत हो रहा

है—यह तत्त्व अन्तर में उपलब्ब करना चाहिए। हम इन सब विग्रहों द्वाग भगवान के विभिन्न रूपों का आवाहन करेंगे, ध्यान करेंगे, सेवा करेंगे। यही उपचार-समर्पण का प्रकृत ताल्पर्य है।

त्रह्माप्रेणं त्रह्म हिंव त्रह्माग्नी त्रह्मणा हुतम् । त्रह्मैच तेन गन्तव्यं त्रह्मकर्मसमाधिना ॥६२॥

अर्पणं ब्रह्म ( अर्पण कर्म ब्रह्म है ) हिवः ब्रह्म ( अर्पण के द्रव्य घृतादि भी ब्रह्म हैं ) ब्रह्माग्नौ ( ब्रह्मरूपी अग्नि में अर्थात् जिस अग्नि में हवन हो रहा है वह अग्नि भी ब्रह्म हैं ) ब्रह्मकर्मसमाधिना ( इस ब्रह्म यज्ञ अनुष्ठान द्वारा) तेन ब्रह्म एव गन्तव्यम् ( हवनकारी ब्रह्म को हो प्राप्त होता है )।

भगवान ही लीला के निमित्त, द्रष्टा दश्य दर्शन, भोक्ता-भोग्य-भोजन रूप में, अपने को विभक्त कर समस्त कियात्रों के कर्त्ता-कर्म-करण रूप में आत्म-प्रकाश करते हैं। वे ही सर्वस्व हैं, उनके श्रविरिक्त कोई नहीं है और कुछ नहीं हैं यहाँ यह तत्त्व श्रास्वाद करने की योग्यता लाभ होती है।

अयद् यत् कृतं हृषीकेश तत् सर्वं न मया कृतम् ।
 त्वया इतन्तु फलभुक् त्वमेव मधुसूदन ॥ ३॥

हुषीकेश (हे हुषीकेश) यत् यत् कृतं (मेरे द्वारा जो कुछ किया गया है) तत् सर्वं मया न कृतं (वह सब मेरे द्वारा कृत नहीं हुआ अर्थात् तुम ही इन्द्रिय-अधिष्ठाता रूप में प्रेरणा देते हो) तु त्वया कृतं (परन्तु तुम्हारे द्वारा कृत हुआ है) [ अतएव ] मधुसूदन (हे मधुसूदन) फल-भुक् त्वं एव (तुम्हाँ उसके फलमोक्ता हो)।

इतःपूर्वं प्राणबुद्धिदेह्धमाधिकारतो जायत्-स्वप्न-प्रसुप्तावस्थासु मनसा वाचा हस्ताभ्यां पद्भ्यामुद्रेरण शिश्ना यद् यत् स्मृतं यदुक्तं यत् कृतं तत् सर्वं ब्रह्मार्पणं भवतु स्वाहा ॥ ६४ ॥ इतः पूर्वं ( अव तक ) प्राण्युद्धि देहधर्मा धकारतः ( प्राण्युद्धि-देह के धर्माधिकारवशतः ) जायत्स्वप्नप्रद्वसावस्थासु ( जायत् स्वप्त-प्रसुत अवस्था में ) मनसा वाचा इस्ताभ्याम् पदभ्याम् उदरेण् शिश्ना (मन, वाक्य, हाथ, पाँच, उदर और शिश्न द्वारा ) यत् यत् स्मृतं यत् उक्तं यत् कृतं ( जो कुछ चिन्तित, कथित अथवा कृत हुआ है ) तत् सर्वं ( वह सव ) ब्रह्मपंणं भवतु स्वाहा ( ब्रह्म में अर्थित हो जाय )।

अर्थात् मेरे भीतर बैठे अन्तर्यामी भगवान ने सब किया है, मैं केवल

निमित्तमात्र हूँ, यह बोध सर्वदा मन में जाग्रत् रहे।

क्ष यत् करोभि यदश्नामि यज्जुहोमि द्दामि यत्। यत्तपस्यामि गोविन्द् तत् करोमि त्वदर्पणम् ॥६५॥

यत् करोमि ( मैं जो कुछ करता हूँ ) यत् ग्रश्नामि ( जो कुछ खाता हूँ ) यत् उदामि ( जो कुछ दान करता हूँ ) यत् ददामि ( जो कुछ दान करता हूँ ) यत् तपस्यामि ( जो कुछ तपस्या करता हूँ ) गोविन्द ( है गोविन्द ) तत् तवदर्पण करोमि ( वह सब तुम्हीं में श्रपण करता हूँ )।

हमारे द्वारा शरीर, मन श्रीर वचन से जो कर्म भी होते हैं उनके कर्ता स्वयं श्रीभगवान हैं, हम केवज निमित्तमात्र हैं—यह तत्त्व हुद्यंगम हो जाने पर साधक का समस्त कर्मफल भगवान में श्रिपित हो जाता है।

एतद्ञाद्किम् उपचारात्मकं सर्व शोधयित्वा यद्मृतं संजातं तत् सर्व परब्रह्मणि समर्पणं भवतु स्वाहा ॥३६॥

एतत् ग्रन्नादिकम् (यह ग्रन्नादि) उपचारात्मकं (उपचारात्मक) सर्वं (सब द्रव्य) शोधियत्वा (शोधन कर) यत् ग्रमृतं संजातं (जो ग्रमृत उत्पन्न हुग्रा है) तत् सर्वं परब्रह्मिण् (वह सब परब्रह्म में) समर्पणं भवतु स्वाहा (समर्पित होवे)।

भगवान ग्रमृत के ग्रांतिरिक्त ग्रीर कुछ नहीं खाते, इसिलए हमारे भीतर भुक्त द्रव्यादि कमशः २क्त, वीर्य, ग्रोजः ग्रीर ग्रन्त में ग्रमृत में परिण्त होते हैं; यही ग्रमृत हमारे भगवान को ग्राह्य है। इस परिण्ति के लिए हमारे भीतर के विभिन्न चकों में भुक्त द्रव्यादि का क्रमशः श्राहुतः होकर श्राति श्रलौकिक रूप से श्रमृत में परिण्ति लाभ करने की एक सुन्दर व्यवस्था है। यह व्यवस्था ही वास्तव में यज्ञाग्नि में श्राहुति देना है (Process of distillation)।

अ मयाप्यते त्वच्चरणेऽयमात्मा प्रतीच्छ हे स्वस्य धनं स्वयं त्वम् । किंचित्रिजस्वं न हिं विद्यते में यद्दीयते त्वच्चरणे मुकुन्द ।।६७॥

श्रयम् श्रात्मा (यह श्रात्मा ) मया (मेरे द्वारा ) त्वचरणे (तुम्हारे चरणों में ) श्रप्यंते (श्रपित हो रहा है )। हे (हे सर्वात्मन् ) त्वं स्वयं (तुम स्वयं ) स्वस्य धनं (श्रपने इस धन को ) प्रतीच्छ (श्रहण करो )। मुकुन्द (हे मुक्तिदाता ) त्वच्चरणे (तुम्हारे चरणों में ) यत् दीयते (जो कुछ श्रपित हुश्रा है ) [ उसमें ] मे निजस्वं (मेरा निजस्व ) किंचित् न विद्यते हि (कुछ भी नहीं है )।

शब्दस्पर्शादिभिस्ते प्रकृतिरिवरतां यां सपर्या विधत्ते तस्या ममप्रहो मे भवतु हृदि सदा भक्तिभावश्च देव। तत् पूजायां ममापि प्रकृतिसहकृतौ दीयतां मेऽधिकार-

स्वल्लीलायांच योगो मम भवतु सदा सुस्थिरस्वत्प्रसादात् ॥६८॥
प्रकृतिः (प्रकृति देवी, जगन्मयी माँ) शब्दस्पर्शादिभिः (शब्दस्पर्शादि द्वारा) अविरतां (निरन्तर) यां ते सपर्यां विधत्ते (तुम्हारी जो विधि पूर्वेक पूजा कर रही हैं) तस्याः मे मम्प्रहः भवतु (उसका मर्म सुक्ते उपलब्धिगोचर हो); देव (हे लीलामय परमात्मन्) मम अपि (मेरे भो) हृदि सदा भक्तिभावश्च (हृदय में भक्तिभाव सर्वदा) [विराजकरे]; प्रकृतिसहकृतौ (प्रकृति देवी की संगति में) तत् पूजायां (उस्पूजा में) मे अधिकारः दीयतां (मुक्तको अधिकार प्रदान करो)। त्वत्प्रसादात् (तुम्हारे प्रसाद से) च त्वल्लीलायां मम सुस्थिरः योगः सदाः भवतु (तुम्हारी लीला में मेरा चित्त सर्वदा योजित रहे)। इस समय साधक अपने देहादि को प्रकृति के अंशाह्य में उपलब्धः

कर इस ग्रंश के ऊपर भगवान ने जो कर्म निर्धारित किया है उस कर्म द्वारा अपने को प्रकृति की परम पुरुष की पूजा के सहायक रूप में उपलब्ध करता है। यहाँ वैष्णवों की ऋष्टकालीय लीला में सखी-मंजरीयों के ऊपर न्यस्त कर्मरहस्य चिन्तनीय है। प्रकृत पूजा करती हैं माँ प्रकृति देवी। शब्द-स्पर्शादि की सहायता से जिससे हमें पूर्ण परिख्ति, भगवत्-प्राप्ति, लाभ हो इस विषय माँ सर्वदा सचेष्ट हैं। समस्त विश्व, विश्व का विधान, हमारी भगवत्-प्राप्ति में सहाय है । इम संस्कारवशत: त्रज्ञानता के प्रभाव से माँ की इस चेष्टा में, माँ की इस पूजा में, बाधा देते हैं। माँ की इच्छा से अवगत होकर, माँ का विधान जानकर, माँ का विधान पालन कर यदि इम माँ के कार्य में सहाय हों तो माँ की प्रकृत पूजा साधित हो जायगी। माँ का प्रकाश, माँ की हवा, उन्हीं के सृष्ट दरवाज़े-खिड़ कियों में से हमारे गृह में प्रवेश कर गृह को शुद्ध पवित्र ज्योतिर्मय करने में व्यस्त हैं। हम बुद्धि के दोष से अपने घर के दरवाज़े-खिड़िकयाँ बंदकर माँ की इच्छा में बाधा देते हैं। जिससे माँ की शक्ति, सौन्दर्य, माधुर्य हमारे सब तत्त्वों में ऋबाधित रूप से प्रवेश कर हमको माँ के सब गुणों ऋौर भावों से विभूषित करें, हमको मातृमय करें, इसकी चेष्टा ही हमारी पूजा है।

हृदासनमधिष्ठाय प्रसीद् मम पूजया

त्विय प्रीते हृषीकेश क्लेशः संज्ञीयतेऽखिलः ॥६८॥ हृषीकेश (हे हृषीकेश) हृदासनम् श्रिषष्ठाय (हृदयरूप श्रासन में श्रिषष्ठान कर) मम पूजया प्रसीद (मेरी पूजा द्वारा प्रसन्न हो)। त्विय प्रीते श्रिखलः क्लेशः (तुम्हारे प्रसन्न होने से समस्त क्लेश) संज्ञीयते (सम्यक् रूप से ज्ञय हो जायँगे)।

उपचार समर्पण करते समय साधक देखता है कि भगवान ही उप-चार रूप में उसके सामने उपस्थित हैं; तत् पदार्थ स्वयं ऋखंडित ऋदय रूप में वर्तमान होते हुए भी उसके सामने विविध खंडित रूप में ऋगकर उपस्थित हुए हैं और उसके भीतर जाकर फिर ऋखंड तत् रूप में पर्थ- वसित हो रहे हैं। उपचार रूप में भी वे ही हैं, इन्द्रिय रूप में भी वे ही हैं, इमारे मन-बुद्धि-म्रात्मा रूप में भी वे ही हैं। वे मानों छिन्नमस्ता रूप में अपने को छेदन कर अपना रक्त अपने आप ही पान कर रहे हैं। उपचार शोधन द्वारा "ब्रह्मार्पणं ब्रह्म हविः" श्लोक का मर्म हृद्यंगम हो जाने के बाद साधक अनुभव करता है कि भगवान ही सब रूपों में आगत हैं; वे सब उपचार ग्रह्ण कर, सब आत्मसात् कर, सबयं तृत है। साधक को अब उनको भेंट देने का विचार करने की आवश्यकता नहीं रही। इस तत्त्वोपल्ज्वि के परिणामस्वरूप साधक मुग्ध हो जाता है और सब तत्त्वों में भगवल्लीला आस्वाद करने की योग्यता लाभ करता है।

### प्रार्थना

उपचार समर्पण के पश्चात साधक ऋपने प्रियतम का प्रसन्न मुख देख कर श्रानन्द में विभोर हो जाता है। भगवान मानों उसकी पूजा से तृत होकर उसे वर देने के इच्छुक हैं किन्तु भक्त क्या माँगे। बिना माँगे हुए जिन्होंने सब दे दिया, जिनके विचार में भूल नहीं, दया का श्रभाव नहीं, जो सबका श्रभाव पूरण किये बिना रह नहीं सकते उनसे साधक ऋब क्या प्रार्थना करे। भगवान भी भक्त के लिए कुछ किये बिना नहीं रह सकते। तब भक्त भगवान का श्राग्रह देखकर कहता है—'हे भगवन्! लोकिक जन, जन, मान, प्रतिष्ठादि श्रव मुफ्ते कुछ भी मांगने की इच्छा नहीं किन्तु तुम्हारा श्रादेश पूर्ण करने के लिए तुम से यह प्रार्थना करता हूँ कि:—

"(१) तुम्हारे चरणारविन्द में मेरी ग्रानन्य मिक ग्रीर श्रहेतुक श्रानुराग सर्वदा रहे; मेरे मन में ग्रीर कोई कामना उत्पन्न न हो।

(२) त्रसत्य, त्रज्ञान त्रीर मृत्युमय जगत् से मुभको श्रीर सब जीवों को ग्रपने सिचदानन्द् धाम में प्रवेश करने का त्रिधकार दान करो।

(३) सर्वत्र सर्वेन्द्रिय द्वारा में तुम्हारा प्रियकार्य साधन कर सकूँ। जीव जगत् का समस्त दुख दूरकर उनका ग्रानन्द विधान करो; दुर्जन

को सज्जन करो ; सज्जन शान्त श्रौर बन्धनमुक्त होकर श्रौर लोगों की मुक्ति की व्यवस्था करे।"

तब भगवान देखते हैं कि भक्त उनकी इच्छा के स्रतिरिक्त स्रौर कुछ नहीं माँगता । यही है प्रकृत निष्काम प्रार्थना । यही है पूर्ण स्रात्म-निवेदन एवं भगवदिच्छापूरण ।

में अपने इहलोक और परलोक के लिए कुछ नहीं चाहता। बिना
माँगे जिन्होंने मुक्ते ये देह-इन्द्रिय-प्राण-मन-बुद्धि दिये हैं एवं इनको तृप्ति
और भोग की पूरी व्यवस्था की है, मेरा कोई अभाव नहीं रखा, मुक्ते
मुखी रखने में जो सर्वदा व्यस्त हैं, मुक्तको पूर्ण परिण्ति दान किये विना—
अपने भाव से सम्पूर्णतः परिभावित किये बिना—जिनका निस्तार नहीं
उनसे अब और मैं क्या प्रार्थना कहाँ। तथापि हे भगवन् ! यदि मेरे मुख
से तुम कुछ प्रार्थना सुनना चाहते तो मेरी यही प्रार्थना है कि सर्वत्र तुम्हारी
निग्द इच्छा—जिस हेतु तुमने यह प्रपंच रचा हैं—पूर्ण सफलता लाभ
करे; तुम स्वयं तृप्त होकर मुक्ते तृप्ति दान करो; इस जगत् में तुम्हारा
स्वर्गराज्य आविर्भृत हो; सर्व जीव का सर्वविध कल्याण हो; सब्
मुख में रहें।

अहेतुक्यव्यविताशून्या ऋष्णसुखात्मिका हि या। अहेतुक्यव्यवहिता भक्तिमें दीयतां प्रभो॥७०॥

या (वह भक्ति) अन्याभिलाषिताशृत्या (जिनमें भगवान को पाने की इच्छा के अतिरिक्त और कोई इच्छा नहीं है) कृष्णसुखात्मका हि (जिसमें कृष्ण को सुखी करने की ही एकमात्र इच्छा है) अहैतुकी (जिसमें भगवान के अतिरिक्त और कोई पार्थनीय विषय नहीं है) ग्रज्यविहता (जिसमें कोई विच्छेद अथवा वाघा नहीं है) प्रभो (हे निग्रह-अनुमह कर्ता) मे (मुभको) भक्तिः (वहीं भिक्ति) दीयतां (प्रदान करों)।

अर्थात् में तुम्हारे अतिरिक्त और कुछ भी जानने की या सोचने की इच्छा न करूँ। तुम्हारे प्रिय कार्य के अतिरिक्त और कोई कार्य करने में समर्थ न होऊँ।

न धनं न जनं न सुन्दरीं कवितां वा जगदीश कामये।

सम जन्मनि जन्मनीश्वरे भवताद् भक्तिरहेतुकी त्विय ॥७१॥

जगदीश (हे जगदीश) न धनं न जनं न सुन्दरीं किवतां वा कामये

(मैं धन, जन, सुन्दरी स्त्री, किवत्व शक्ति ये सब कुछ भी कामना न कहाँ)।

मम जन्मनि जन्मनि (मेरे जन्म जन्म में) त्विय ईश्वरे (तुम ईश्वर में)

सहैतुकी भक्ति: भवतात् (स्रहैतुकी भक्ति होवे)।

श्रर्थात्, हे जगदीश, में केवल तुम्हारे ऊपर श्रहेतुकी श्रचला भक्ति रखना चाहता हूँ।

क्ष विश्वानि देव सवितर्दुरितानि परासुव । यद्भद्रं तन्न त्रासुव ॥७२॥

देव सवित: (हे सवितृदेव) विश्वानि (सर्व प्रकार के) दुरितानि (अशुभ पाप) परासुव (नष्ट हों), यद् भद्रं (जो शुभ है, कल्याण्कर है) नः तत् त्रासुव (हमारे निकट वही श्रविभूत हो)।

श्चर्यात् जगत् में सब पाप दूर होकर भूलोक में तुम्हारा स्वर्ग-राज्य स्थापित हो।

श्रि ॐ श्रसतो मा सद्गमय, तमसो मा ज्योतिर्गमय मृत्योमीमृतं गमय श्राविरावीमे एिं। जुद्र यत्ते दित्तणं मुखं तेन मां पाहि नित्यम् ॥७३॥

श्रमतः ( श्रमत् से ) मा ( मुभको श्रर्थात् जगत् के समस्त जीवों को ) सद् गमय ( सत् में लेचलो ), तमसः ( श्रन्धकार से ) मा ( मुभको ) श्रमृतं गमय ( श्रमृत में लेचलो ), श्राविः ( हे स्वप्रकाश ) श्रावीः मे एधि ( मेरे ज्ञान नेत्र खोलकर मेरे निकट प्रकाशित हो ) रुद्र

( हे रुद्र ) यत् ते दिव्यां मुखं ( तुम्हारा जो कल्याणकारी वराभयप्रद सुख है ) तेन मां नित्यं पाहि ( उसके द्वारा सर्वदा मेरी रह्मा करो )।

श्रशीत् मुक्ते विषय-विष से श्रपने श्रानन्दधाम में लेचलो । मेरा श्रशान-श्रन्धकार दूर करो । हे प्रकाशस्वरूप, मेरे निकट चिर प्रकाशित रहो । कुपथ से रिच्चत होते समय मैं तुम्हारे स्नेहावनत नेत्र देख सकूँ, इससे मुक्ते दंडभोग में कष्ट नहीं होगा । तुम जब श्रावश्यक . समको तो चिकित्सक के भाँति, मुक्ते बचाने के लिए, मेरे फोड़े पर श्रस्त प्रयोग करना, मेरे लिए कठोर व्यवस्था करना किन्तु मैं उस समय भी तुम्हारी मंगलमय करुषा स्नेहदृष्टि को देखकर शान्त रह सकूं । मेरा समस्त हताश भाव विलकुल दूर हो जाय ।

भद्रं कर्गेभिः शृगुयाम भद्रं चत्तुभिरवलोकयाम । भद्रं मनोभिश्चिन्तयाम भद्रं बाहुभिः साधयाम ॥०४॥

भद्रं (मंगलमय वाणी) कर्णेभिः (कानों द्वारा) श्रुणुयाम (हम सुनें) भद्रं (मंगलमय दृश्य) चत्तुभिः (श्राखों द्वारा) श्रवलोकयाम (हम देखें) मनोभिः (मन द्वारा) भद्रं (श्रुभ) चिन्तयाम (चिन्ता करें) बाहुभिः (हाथों द्वारा) भद्रं (श्रुभ कर्म) साधयाम (साधन करें)।

श्रर्थात् में सर्वेन्द्रिय द्वारा श्रपने ह्वीकेश की, सर्वेन्द्रिय नियामक की, पूजा करना चाहता हूँ । 'ह्वीकेश ह्वीकेश सेवनं भक्तिरुत्तमा' । मैं समस्त शब्द-स्पर्श रूप-रस-गन्धादि को तुम्हारा दान समक्तकर श्रादर सहित ग्रहण कर सकूं । मैं कभी भी किसी के व्यवहार से धैर्यच्युत न होज श्रीर सबके लिए हृदय से कल्याण प्रार्थना करता रहूँ । जीव के हित साधन में मेरा जीवन उत्सर्गीकृत हो ।

सर्वेऽत्र सुखिनः सन्तु सर्वे सन्तु निरामयाः। सर्वे भद्राणि पश्यन्तु मा कश्चिद् दुःखमाप्नुयात्॥७६॥ श्रत्र ( इस जगत में ) सर्वे सुखिनः सन्तु ( सब सुखी हों ), सर्वे किरामयाः सन्तु ( सब नीरोग हों ), सर्वे भद्राणि पश्यन्तु ( सब श्रुम दर्शन करें ), कश्चित् दुःखं मा आप्नुयात् (कोई भी दुःख को प्राप्त न हो )।

सर्वस्तरतु दुर्गाणि सर्वी भद्राणि पश्यतु । सर्वः सद्वुद्धिमाप्नोतु सर्वः सर्वत्र नन्दतु ॥ ७६ ॥

सर्वः दुर्गाणि तरतु ( सब विपद से उत्तीर्ण हों ), सर्वः मद्राणि पश्यतु . ( सब मंगल दर्शन करें ), सर्वः सद्-बुद्धिम् आप्नोतु ( सब को सद्बुद्धि प्राप्त हो ) सर्वः सर्वत्र नन्दतु ( सब सर्वत्र आनन्द करें )।

दुर्जनः सज्जनो भूयात् सज्जनः शान्तिमाप्तुयात् । शान्तो मुच्येत बन्धेभ्यो मुक्तश्चान्यान् विमोचयेत् ॥७०॥

दुर्जनः सज्जनः भ्यात् ( दुर्जन सज्जन हो जाये ), सज्जनः शान्तिम् आप्नुयात् ( सज्जन शान्ति लाभ करे ), शान्तः बन्धेभ्यः मुच्येत ( शान्त बन्धन से मुक्त हो जाय ), मुक्तः च अन्यान् विभोचयेत् ( ग्रौर मुक्त दूसरों) को बन्धनमुक्त करे )।

सुना जाता है कि भगवान बुद्ध किसी घर से चलते समय मन ही मन इस प्रकार का त्राशीर्वाद करते थे।

मेरे ज्ञान, प्रेम, मिक्त, शक्ति सब तुम्हारे प्रकाश हैं। मेरा ग्रहंकार मेरे श्रीर तुम्हारे बीच में सिर उठाकर, तुमको दककर, वृथाक कृ त्वामिमान के प्रभाव से स्वयं कर्त्ता बनकर, सब विकृत न करने पाय। मेरे सब कार्य, भाव श्रीर वचन द्वारा तुम्हारी मिहिमा कीर्तित हो। में श्रपना गौरव प्रकाशकर श्रपने को छोटा न करूँ। मैं तुम्हारी सन्तान हूँ, तुम्हारे प्रियक्तार्य साधन में नियुक्त हूँ—यह सब समभ सकें।

#### प्रणाम

प्रणाम के समय अनुभव करना चाहिए कि मेरा कुछ भी नहीं है, सब उनका है अर्थात् 'न मम'— मेरा कुछ नहीं है। मैं उनके हाथ का यंत्र हूँ, वे इस यंत्र के चालक हैं—यह उपलब्धकर साधक अपना पृथक अस्तित्व लोप कर देता है श्रौर भगवान में पूर्णरूप से तन्मयता लाभ करता है।

प्रणाम का अर्थ है 'पूर्णतः नत होना,' सब प्रकार की अहंता को, निज-सुख-स्युहा को, अपनी इच्छा को विसर्जन कर प्रणम्य के चरणों में आत्मनिवेदन करना—Total and Unconditional Surrender to the Will of God—भगविद्च्छा के आगे अपनी इच्छा को सम्पूर्णतः विना किसी शर्त्त के उत्सर्ग करना। माँगने को प्रवृत्ति रहने से प्रणाम सिद्ध नहीं होता।

प्रणाम उपासना की परिसमाप्ति सूचित करता है। सर्वप्रथम गुरु को ही प्रणाम करना त्रावश्यक है क्योंकि वे हो पथ-प्रदर्शक हैं। उनके प्रति कृतज्ञता प्रकट करना त्रीर ग्रपने को उनके ग्रनुगत समक्तना गुरु-प्रणाम का उद्देश्य है। पुरुषोत्तमभाव के स्फुरण के पश्चात् जब यह भाव हृदय में हढ़मूल हो जाता है तब इसके स्वाभाविक परिणाम स्वरूप सर्वव्यापी परब्रह्म का संघान मिलता है। सर्वव्यापी परब्रह्म को प्रणाम करने के बाद श्रीर कोई प्रणम्य बाक्की नहीं रहता। यहीं प्रणाम का स्रवसान है।

गुरु-प्रणाम—"चराचर (स्थावर-जंगम) सृष्टि समिष्टिमाव में अलंड-मंडलरूप में प्रतिभासमान होती है। अतीत-अनागत-वर्तमान, दूर और निकट के सब देश एवं कार्य और कारणरूप में सब पदार्थ इसी मंडल के अन्तर्गत हैं। इसी का नाम विश्व है। जो कुछ है इसी में है इससे बाहर कुछ नहीं है। इस चराचर जगत को जो ओत-प्रोतरूप से व्याप्त किये हुए हैं वे ही चैतन्य अथवा बहा हैं। जो इस व्यापक चिन्मय सत्ता को हमारी अन्तर्द्ध के सम्मुख प्रकाशित कर देते हैं, जिनको कृपा से यह ब्रह्मपद प्रत्यच्च होता है—वे श्रीगुरु हैं। केवल गुरु निष्क्रिय हैं; गुरुशक्ति श्रीगुरु के साथ अभिन्नरूप में वर्तमान रहे बिना गुरु जीवोद्धाररूप अनुग्रह-कार्य नहीं कर सकते। इसलिये केवल गुरु को प्रणाम न कर श्री-युक्त गुरु को प्रणाम करना विधेय है।" ॐ त्र्राखंडमंडलाकारं व्याप्तं येन चराचरम्। तत्पदं दर्शितं येन तस्म श्रीगुरवे नमः॥७५॥

अखंडमंडलाकारं ( अखंडमंडलाकार में पूर्ण और ब्रह्मांडव्यापी सर्वभृत में पूर्णतः विराजमान ) येन चराचरम् व्याप्तम् ( जिनसे चराचर जगत् व्याप्त है अर्थात् जो चराचररूप में सब तत्त्वों में विराजमान रहते हुए भी तत्त्वातीत हैं ) तत्पदं ( भगवान के उस परम पद और उसकी प्राप्ति के उपाय को ) येन दर्शितम् ( जो दिखा देते हैं ) तस्मै श्रीगुरवे नमः ( उन श्रीयुक्त गुरुदेव को नमस्कार )।

श्रथीत् श्रपनी श्रहंता दूरकर में उनकी शरणापन्न हो गया। यहाँ मंडलाकार शब्द का तात्पर्य यह है:— वृत्त (circle) को मंडलाकार कहते हैं क्योंकि उसके केन्द्र (centre) से परिधि (circumference) तक जितनी सरल रेखाएँ खींची जाँय सब समान होती हैं। हमारे इस चराचर ब्रह्मांड के केन्द्र में भगवान श्रवस्थित हैं, वे सब विषय में पूर्ण हैं, उनसे जो ज्योति चारों तरफ फैली हुई है वह श्रवन्त प्रसारित है इसलिए समान है। श्रवः ब्रह्मा एवं उनकी ज्योति से जो वस्तु बनेगी वह निश्चय मंडलाकार होगी।

% मन्नाथः श्रीजगन्नाथो मद्गुरुः श्रीजगद्गुरुः । ममात्मा सर्वभूतात्मा तस्मै श्रीगुरवे नमः ॥७६॥

मन्नाथ: (मेरे जो नाथ—ग्रर्थात् विधाता ग्रौर रज्ञाकर्ता हैं) श्रीजगन्नाथ: (वे श्रीजगन्नाथ हैं ग्रर्थात् समस्त जीवों के विधाता ग्रौर रज्ञाकर्ता हैं), मद्गुरु: (मेरे गुरु) श्रीजगद्गुरु: (समस्त जगत् के गुरु—ज्ञान-दाता हैं), ममात्मा (मेरा ग्रात्मा हीं) सर्वभृतात्मा (सब भूतों का ग्रात्मा—ग्रन्तर्यामी चालक—हैं) तस्मै श्रीगुरवे नमः (उन गुरुदेव को नमस्कार)।

जिन गुरु के विषय में यह कहा गया है वे प्रत्येक जीव के गुरु हैं, समस्त जगत् के ज्ञानदाता-गुरु हैं। इसिलए मेरे गुरु और जगद्गुरु

इन दोनों में कोई मेद नहीं। गुरुतत्व श्रखंड है—यह घारणा सर्वदा करनी होगी। जो सबके भीतर बैठे मुक्को श्रीर सबको पालन कर रहे हैं, जो सबके द्वारा मुक्को श्रीर सबको शिक्षा दे रहे हैं, जो मेरे श्रीर सबके भीतर एक ही श्रात्मरूप में श्रवस्थित हैं, मैं उन सर्वव्यापी ज्ञानाधार श्राश्रयदाता गुरुदेव को नमस्कार करता हूँ। वे गुरु विश्वमय होते हुए भी विश्वातीत हैं, कर्म के नियन्ता होते हुए भी उदासीन हैं। वे श्रवसासक्त श्रवरागी, संसारी संसारत्यागी' हैं। वे क्षर के श्रतीत हैं एवं श्रवासक्त श्रवरागी, संसारी संसारत्यागी' हैं। वे क्षर के श्रतीत हैं एवं श्रवर से भी उत्तम होने के कारण पुरुषोत्तम कहलाते हैं। हम उन्हीं पुरुषोत्तम को प्रणाम करते हैं। याद रखना होगा कि जितने विभूतिमत् पदार्थ हैं वे सभी हमारे इष्ट की मूर्ति हैं। जब तक हम समस्त विभूतिमत् पदार्थ हैं वे सभी हमारे इष्ट की मूर्ति हैं। जब तक हम समस्त विभूतिमत् पदार्थों को, यहाँ तक कि समस्त जीवों को, प्रणाम न कर सकेंगे तब तक हमारा प्रणाम सार्थक नहीं होगा।

## असिद्दानन्दरूपाय कृष्णाय परमात्मने । नमो वेदान्तवेद्याय गुरवे ब्रह्मसान्तिणे ॥५०॥

सचिदानन्दरूपाय (सचिदानन्दस्वरूप) कृष्णाय (चित्ताकर्षणकारी) परमात्मने (परमात्मस्वरूप) वेदान्तवेद्याय (वेदान्तवेद्य) ब्रह्मसाित्र्णे (सात्तात् ब्रह्मस्वरूप, जिनको जानलेने से हम ब्रह्म का ब्राह्मतत्व स्वीकार करने को बाध्य होते हैं) गुरवे नमः (श्रीगुरुदेव को, ज्ञानदाता को, नमस्कार)।

श्रर्थात् उनकी विधातारूप में भक्ति कर उनके विधानानुकूल चलने को दृढ़प्रतिज्ञ होऊंगा।

क्ष कृष्णं स्मरामि ममैकवल्लभं, कृष्णं भजामि ममैकरत्तकम्। कृष्णं जपामि ममैकसाधनं, कृष्णं नमामि ममैकजीवनम्।। सर्वस्वं मे कृष्णचन्द्रो दयालुः, नान्यं जाने नैव जाने न जाने॥ ५१।। (३ बार) मम एकवल्लमं (मेरे एकमात्र प्रियतम ) कृष्णं स्मराप्ति (श्रीकृष्णं को स्मरण करता हूँ ) मम एकरच् कम् (मेरे एकमात्र रच् क ) कृष्णं भ्रजामि (श्रीकृष्णं को भजता हूँ ) मम एकसाधनं (मेरे एकमात्र साधनं ) कृष्णं जपामि (श्रीकृष्णं का नाम जपता हूँ ) मम एकजीवनम् (मेरे जीवन के एकमात्र पाथेय ) कृष्णं नमामि (श्रीकृष्णं को नमस्कार करता हूँ )। दयालुः कृष्णंचन्द्रः (परम दयालु श्रीकृष्णंचन्द्र ही ) में सर्वस्वं (मेरे यथासर्वस्व हैं ) ग्रन्यं न जाने (श्रीकृष्णं के त्रितिक्त में ग्रौर किसी को नहीं जानता ) न एव जाने (ग्रुमे ग्रौर किसी को जानने को कोई ज्रष्रत भी नहीं ) न जाने (ग्रौर किसी को जानने की शक्ति भी नहीं है।)

वल्लमं—ग्रर्थात् प्रिय। जिनको एकबार देख लेने से ही प्रीति किये विना, श्रात्मसमर्पण किये बिना, नहीं रहा जा सकता। रज्ञकं — जो हमारे लिए समस्त प्रयोजनीय पदार्थों की व्यवस्था करते हैं (याथातथ्यतोऽर्थान् व्यद्धाच्छाश्वर्ताभ्यः समाभ्यः)। साधनं—जिनको प्राप्त करने के लिए उनको स्मरण करने के ग्रतिरिक्त ग्रीर किसी साधना की ज़रूरत नहीं होती। जीवनं—मेरे जीवनधारण के, मेरी चरम सार्थकता लाम के, जो एकमात्र लच्य ह।

#### क्ष बृष्णाय वासुदेवाय हर्ये परमात्मने । प्रणतक्तेशनाशाय गोविन्दाय नमोनमः ॥५२;। (३ बार )

[ यहाँ हम अपने प्रियतम श्रीभगवान को ] कृष्णाय (रूप में, सौन्दर्य में, माधुर्य में, सर्वचित्ताकर्षक को ) वासुदेवाय (जो हमारे विशुद्ध चित्त में आत्मप्रकाश करने के लिए सचेष्ट हैं उन वासुदेव को ) हरये (जो अपने सौन्दर्य और माधुर्य से हमारा चित्त हरण कर हमको अपने पास ले जाने में तत्पर हैं उनको ) परमात्मने (जो परमात्मरूप में हमारे हृदय में अधिष्ठित हुए हमारे देहयन्त्र को चला रहे हैं उनको ) प्रण्तवलेशनाशाय (जो आश्रित भक्तों के समस्त क्लेश दूर करने के

लिए बेचैन हैं उनको ) गोविन्दाय ( जो हमारी इन्द्रियों को अपनी शक्ति से शक्तियुक्त कर, तद्भाव से परिभावित कर, हमारी सर्वेन्द्रिय द्वारा आह्यास्वादित होने के लिए सचेष्ट हैं उनको ) नमः नमः ( बार बार प्रणाम करता हूँ )।

कृष्णाय—जिनके रूप श्रीर गुण से मुग्ध होकर उनको प्राप्त करने के लिए हम लुब्ध हो जाते हैं। वासुदेवाय—जिनको प्राप्त करने के लिए हमें अपने सब तत्वों को विशुद्ध सत्त्व में परिणत करना श्रावश्यक है। इरये—जिन्होंने श्रपने सौन्दर्य-माधुर्यादि गुणों से हमारे चित्त को ऐसा हरण किया है कि श्रीर कुछ सोचने की चमता ही नहीं रही। परमात्मने—जो हमारे पक्तत चालक श्रन्तर्यामी हैं, जिनको देखने या सुनने के बाद साधक की इन्द्रियादि को श्रीर किसी तरफ जाने का सामर्थ्य नहीं रहता। प्रणतक्लेशनाशाय—जिनके नाम से सब दुःख निवृत्त हो जाते हैं। गोविन्दाय—जो हमारी प्रत्येक इन्द्रिय द्वारा श्रास्वादित हैं।

#### 🕸 हे कृष्ण करुणासिन्धो दीनवन्धो जगत्पते।

गोपेश गोपिकाकान्त राधाकान्त नमोऽस्तु ते ॥५३॥ (३ बार) हे कृष्ण (हे सर्वित्ताकर्षक) करुणासिन्धों (हे दयासागर) दोनबन्धों (हे त्र्यासागर) जगत्पते (हे सम्पूर्ण जगत् के विधाता, पालनकर्ता) गोपेश (हे गोपों के ईश्वर—सब जीवों के ईश्वर) गोपिकाकान्त (मधुरभावापन्न भक्तों के वरणीय-रमणीय तत्त्व) राधाकान्त (जो कृष्णसुखैकतालपर्या कृष्णगतप्राणा श्रीराधिका के वल्लभ हैं) ते (त्रमको) नमः श्रस्तु (मेरा नमस्कार हो)।

श्रर्थात् मेरा तन-मन-धन तुम्हारे प्रीति-सम्पादन में, तुम्हारे प्रियकार्य साधन में, नियुक्त रहे । याद रखना होगा कि गोपी श्रथवा राधातत्त्व केवल स्त्री-देह में सीमाबद्ध नहीं हैं । जो साधक कृष्णमुखेकतात्पर्य है, जो मगवत्-भाव का रज्ञाकर्तां श्रीर सहायक है, वही गोपी है । 'गोपायित श्रात्मानं परमा-दमानं या सा गोपी' । जिस साधक के भीतर श्राश्रयतत्त्व का पूर्ण विकास

साधित होता है, जो साधक जीवन का पूर्ण ब्रादर्श है, वही श्रीराधा है। 'कृष्णमयी कृष्ण जार ब्रान्तरे वाहिरे। जाहाँ जाहाँ नेत्र पड़े ताहाँ कृष्ण स्फुरे'।। जिनको ब्राश्रय कर श्रीकृष्ण पूर्णतया ब्रात्मप्रकाश करने में, लीलारस विस्तार करने में, समर्थ हैं—वे ही श्रीराधा हैं (Perfect medium for the manifestation of God)।

क्ष श्रीकृष्ण गोविन्द हरे मुरारे । हे नाथ नारायण वासुदेव ॥ ८४॥ (३ बार )

श्रीकृष्ण (तुम सर्वचित्ताकर्षक हो ) गोविन्द (तुम इन्द्रियों के चालक एवं इन्द्रियों द्वारा श्रास्वाद्य हो ) हरे (तुम ग्रपने माधुर्य से जीव का चित्त हरण करते हो ) मुरारे (तुम जीव के शातुश्रों के विनाशकारी हो, भगवत्पाप्ति की सब बाधा दूर कर जीव की भगवत्-प्राप्ति में सहायक हो ) हे नाथ (तुम जीव के यथासर्वस्व हो ) हे नारायण (तुम जीव के एकमात्र ग्राश्रय हो ) हे वासुदेव (तुम जीव के विशुद्ध चित्त में ग्राविभूत होकर उसका जीवन सार्थक करते हो ) [तुम को नमस्कार ]।

पूजा के समय श्रसीम भगवान को श्रपनी घारणा की सुविधा के लिए ससीम इष्ट में श्रावाहन कर, पूजा कर, फिर उनका सीमाबद भाव दूर कर उनको श्रसीम भाव में उपलब्ध करने की व्यवस्था की गई है। जिससे कोई भूल से भगवत्तत्व को श्रपने इष्ट में सीमाबद्धकर साम्प्रदायिक भाव की सृष्टि न कर बैठे इसलिए सबको श्रपने इष्ट का सर्वव्यापी भाव हृदयंगम करने की, सब भूतों में उनका दर्शन करने की, सब भूतों में उनको उपलब्धि करने की चेष्टा की गई है। इसी कारण सम्भवतः महाप्रसु श्रीगौरांगदेव तीर्थभ्रमण के बहाने सब सम्प्रदायों के मन्दिरों में इष्टदर्शन श्रीर इष्ट का गुणानुकीर्त्तन करते घूमते थे।

क्ष यस्त्वां पश्यति सर्वत्र सर्वेच त्विय पश्यति । वासुदेवः सर्वमिति यः पश्यति स पश्यति ॥५५॥ ( ३ बार ) यः (जो) त्वां (ट्रमको) सर्वत्र (सब भूतों में) पश्यित (देखता है) सब च (ग्रौर सब कुछ) त्वियं (तुम में) पश्यित (देखता है), यः (जो) वासुदेवः सब इति (सब कुछ एकमात्र वासुदेव ही हैं—इस प्रकार) पश्यित (देखता है) सः पश्यित (वही प्रकृतरूप में देखता है ग्रथित उसी का दर्शन सार्थक है)।

जिस ग्रहं-बुद्धि ने ग्रखंड तत्त्व की खंडितरूप में बोध कराके समस्त ग्रनर्थ की सृष्टि करी थी उस ग्रहं-तत्त्व के सम्पूर्णतः दूर हो जाने के कारण साधक सर्वत्र भगवहर्शन कर एक ग्रखंड ग्रद्धय तत्त्व में निमज्जित

हो।जाता है।

"इस स्थल में सर्वत्र ब्रात्मदर्शन एवं तदनन्तर ब्रात्मा में सर्व दर्शन निर्देश किया गया है। सर्वत्र ब्रात्मदर्शन पहले होता है। सब भतों में ब्रात्मदर्शन के साथ सब भूतों का दर्शन भी होता है। यह सर्व दर्शन ही भेद-दर्शन है श्रीर श्रात्मदर्शन श्रभेद-दर्शन है। बाह्यचत्तु की सहायता से घट-वृत्त-मनुष्य त्रादि का दर्शन त्रीर त्रान्तर्देष्टि के द्वारा म्रात्मदर्शन सिद्ध होता है। बहिर्देष्टि एवं म्रन्तर्देष्टि दोनों खुली होने से सब भूतों में स्रात्मदर्शन होता है। बहिर्दृष्टि किंचित स्रन्तर्मुखी हुए बिना अन्तर्रष्टि नहीं खुलती। बहिर्रष्टि जितनी अन्तर्मुखी होगी अन्तर्रष्टि उतनी ही जागरित होगी । बहिर्देष्टि पूर्ण निरुद्ध हो जाने पर पूर्ण ऋात्मदर्शन— शाख चैतन्यरूपी त्रात्मा का दर्शन—होता है। इस त्रवस्था में केवल श्रात्मदर्शन ही होगा। ये विशुद्ध चैतन्य हैं। बाह्यदर्शन का संस्कार भोग या ज्ञान द्वारा चीए हो जाने पर एकमात्र त्रात्मदर्शन ही रहजाता है। यह निर्विकल्प दर्शन है। इस ज्ञान का भी निरोध हो जाने पर ब्रात्मस्वरूप में स्थितिलाभ होती है, तब ब्रात्मदर्शन भी नहीं होता। ब्रातएव, सर्वत्र स्रात्मदर्शन से शुद्ध त्रात्मदर्शन उदित होता है स्रौर चरमावस्था में वह भी नहीं रहता । त्रात्मा में सर्वदर्शन तब किस प्रकार होगा क्योंकि इन्द्रियाँ तो निरुद्ध हो गईं।

रहस्यविद् इन्द्रियों का निरोध नहीं करते — निरोध करने की इच्छा भी नहीं करते । इन्द्रियों की मिलनता दूर कर उनकी चिच्छिकिरूप में परिग्रत करने की चेष्टा करते हैं। इस से इन्द्रियों का दोष कट जाता है किन्तु उनका वैशिष्ट्य ग्रथवा गुण् रह जाता है। शुद्ध इन्द्रियों की निवृत्ति कभी नहीं होती। नित्य लीला में भी शुद्ध इन्द्रियों का कार्य देखा जाता है। अन्तर्देष्टि जैसी सत्य है विहर्द्धि भी वैसी ही सत्य है, मिथ्या केवल आगन्तुक मिलिनता है। अन्तर्देष्टि में जो एक हैं वहिर्देष्टि में वे ही अनन्त हैं। एक ही अनन्त हैं; अनन्त ही एक हैं। इसमें कोई मिथ्या नहीं। इन्द्रियाँ शुद्ध हों तो वृत्तिहीन नहीं होना पड़ता । शुद्ध वृत्ति चिन्मय है । इस ग्रवस्था में आत्मा में सर्वभूत दर्शन होता है क्योंकि सर्वभूत आत्मा की ही चिच्छक्ति का खेल हैं; 'सर्वं खिल्वदं ब्रह्म' एवं 'सर्वंच मिय पश्यति' – एक ही स्रवस्था की अनुभूति नहीं हैं। प्रथम अनुभूति में इदं-रूप में प्रतीति रहती है। यह त्र्रसंस्कृत इन्द्रियों के वृत्तिजन्य ज्ञान के साथ उदित होती है। ब्रह्म ज्ञानाभास का निदर्शन है। द्वितीय अनुभूति, आत्मसाचात्कार के पश्चात्, विशुद्धचैतन्यरूप में, विशुद्धचिन्छितिरूप में, श्रनन्त वैचित्रय का साचात्कार है। यह त्रात्मा द्वारा त्रात्मा का ही साचात्कार है। एक त्र्रापने को ही बहुरूप में देखते हैं, इदं-रूप में नहीं, त्र्रात्म-रूप में। भगवद्रशन के पूर्व जो जगत् दिखाई देता है वह प्राकृत जगत् है। भगवहर्शन के पश्चात् जो जगत् दिखाई देता है वह ग्रप्राकृत धामस्थित जगत् है। इसको जगत् नहीं कहा जाता, यह श्रात्मा का घनीभूत अप्राकृत धाम त्रौर परिकरतत्त्व सहित दृश्यतत्त्व है।"

श्रीराधा कृष्णदर्शन के पश्चात् जो कुछ देखतीं थीं वह सब कृष्णमय दिखाई देता था—"जाहाँ याहाँ नेत्र पड़े ताहाँ कृष्ण स्फुरे।" "यो मां पश्यित सर्वत्र" में हम 'नेति नेति' साधना का प्रभाव, सोने को तपाकर खोट दूर करने की विधि, मूलाधार से सहस्रार की श्रोर ऊपर उठने की व्यवस्था देखते हैं। "सर्वच मिथ पश्यित" में हम खरे सोने की विविध विभूति की, परिकर और धामादि की, अप्राकृत लीला आस्वाद करने की

% ॐ यो देवोऽग्नौ योऽप्सु यो विश्वं भुवनमाविवेश ।
य त्रोषिषु यो वनस्पतिषु तस्मै देवाय नमो नमः ॥५६॥
यः देव: त्रग्नौ (जो देवता त्राग्नि में हैं) यः त्रप्सु (जो जल में हैं) यः विश्वं भुवनम् त्राविवेश (जो विश्वभुवन को व्यास किये हुए हैं) यः त्रोषिषु (जो त्रोषि में हैं) यः वनस्पतिषु (जो वनस्पति में हैं) तस्मै देवाय नमः नमः (उन देवता को बार बार नमस्कार करता हूँ)।

श्रर्थात् जीवजगत् को श्रीभगवान की मूर्ति जानकर में सब के भीतर उनका दर्शन, ध्यान श्रीर सेवा करने की चेष्टा करता हूँ —मैं सबके श्रागे नत हूँ।

अ अ यस्मिन् सर्वे यतः सर्वः यः सर्वः सर्वतश्च यः। यश्च सर्वमयो देवस्तस्मे सर्वात्मने नमः॥५०॥

यस्मिन् सर्वे (जिनमें सब हैं) यतः सर्वे (जिनसे सब हैं) यः सर्वेः (जो सब हैं) सर्वतः च यः (ब्रीर जो सर्वत्र हें) यः च सर्वमयः देवः (ब्रीर जो सर्वत्र जो सर्वमय देवता हैं) तस्मै सर्वात्मने नमः (उन सर्वात्मा श्रीभगवान को नमस्कार)।

श्रर्थात् जो स्वरूपत: श्रिविभक्त होते हुए भी सब विभक्तियों में विभक्त श्रीर लीलारत हैं उन लीलामय की श्रमन्त लीला द्वारा हम उनके श्रखंड श्रिद्धय ज्ञान स्वरूप की श्रास्वाद करने की चेष्टा करते हैं।

खं वायुमिन सिललं महींच ज्योतींषि सत्त्वानि दिशो द्रुमादीन्। सिरत्समुद्रांश्च हरेः शरीरं यत् किंच भूतं प्रणमेदनन्यः॥८८॥ खं ( त्राकाश ) वायुं ( वायु ) त्राग्न ( त्राग्न ) सित्तलं ( जल ) महीं च ( एवं पृथ्वी ) ज्योतींषि ( सब ज्योतिर्मय पदार्थ ) सत्वानि ( समस्त प्राणी ) दिशः ( सब दिशाएँ ) द्रुमादीन् ( वृद्धादि ) सरित्-समुद्रान् च ( नदी समुद्र त्रादि ) यत् किंच भूतं ( त्रीर जो कुछ है तत् समुद्रय को ) हरेः शरीरं ( श्रीहरि की विभूति या ग्रांश है ) त्रानन्यः (त्रान्य कुछ नहीं है—ऐसा मन में निश्चयकर ) प्रण्मेत् ( विधिपूर्वक प्रण्माम करता हूँ )। त्रार्थात् जीव-जगत् को परमात्मा की मूर्त्त मानकर सबके निकट नत रहना चाहिए।

श्रवकाश हो तो श्रीमूर्त्तिदर्शन के श्लोक जो पीछे दिये गये हैं इस स्थल में पाठ कर लिये जाँय।

स्तनन्धयानां स्तनदुग्धपाने मधुत्रतानां मकरन्द्पाने। दाने द्यालोरथ भक्तगाने पश्यामि मूर्तिं करुणामयीं ते ॥ ॥ स्तनन्धयानां (दूध पीनेवाले बच्चों को) स्तनदुग्धपाने (मातृस्तन-दुग्ध पीते देखकर) मधुत्रतानां मकरन्दपाने (भ्रमर ग्रादि को पुष्पों का मकरन्द पान करते देखकर) दयालो: दाने (दयालु व्यक्ति को दान करते देखकर) ग्रथ भक्तगाने (ग्रीर भगवद्भक्तों को श्रीभगवान का नाम गान करते देखकर) ते करुणामयीं मूर्तिं पश्यामि (तुम्हारीं करुणामयीं मूर्तिं को मैं देखता हूँ)।

वनस्पतौ भूभृति निर्भारे वा कूले समुद्रस्य सिरत्तटे वा।
यत्रैव चित्ते समुद्रेति भक्तिस्तत्रेव पश्यामि तवेव मृत्तिम् ॥६०॥
वनस्पतौ भूभृति निर्भारे वा (वनस्पति, पर्वत ग्रथवा भरने में)
समुद्रस्य कूले (समुद्र के किनारे) सिरत्तटे वा (ग्रथवा नदीतट्रीमें)
यत्र एव (श्रीर जहाँ भी) चित्ते भक्तिः समुदेति (चित्त में भक्तिःका
ग्राविर्भाव होता है) तत्र एव (वहाँ ही) तव एव मूर्ति पश्यामि (तुम्हारोः
मूर्त्ते देखता हूँ)।

त्र्यात् भगवान सर्वभूत में विराजमान हैं; चित्त शुद्ध त्रौर शान्त होने से उनका दर्शन लाभ हो जाता है। जगत्-सृष्टि त्रात्मप्रकाश के लिए हैं। जगत् का सब सौन्दर्य, माधुर्य त्रौर त्र्यानन्द उन्हीं परम सुन्दर के विभिन्न गुण श्रौर विभिन्न भाव के त्रात्मप्रकाश हैं। इसी प्रकाश के भीतर से हमें मूल प्रस्वण की त्रोर जाना होगा। मूर्ति त्रवलम्बन कर हम त्र्यमूर्त्त की तरफ जायँगे। पृथिवी का सौन्दर्य हमें परम सुन्दर की याद दिलाकर परम सुन्दर की श्रोर ले जायगा। तभी सृष्टि के भीतर सृष्टा को जानने का त्रौर प्राप्त करने का त्रिधकार लाभ होगा।

% नमस्ते नमस्ते विभो विश्वमूर्त्ते, नमस्ते नमस्ते हरेऽचिन्त्यशक्ते। नमस्ते नमस्तेऽखिलाश्चयसिन्धो, महादेव शम्भो नमस्ते नमस्ते॥६१॥

विभो विश्वमूर्ते (हे विभो, हे विश्वरूपघारी) ते नमः ते नमः ( तुमको बारंबार नमस्कार) हरे (हे चित्तहरणकारी हरि) अचित्त्यशक्ते (हे अचित्तनीय शक्तिमान् पुरुष) ते नमः ते नमः ( तुमको बारंबार नमस्कार) अखिलाश्चर्यसिन्धो (हे सर्व आश्चर्य के समुद्र) ते नमः ते नमः ( तुमको बारंबार नमः ( तुमको बारंबार नमस्कार) महादेव शम्भो (हे महादेव, हे मंगल-विधानकारी) ते नमः ते नमः ( तुमको बारंबार नमस्कार)।

जो भगवान भुवनमोहन रूप में हमारे सामने उपस्थित हैं, जिनकी सौन्दर्य माधुर्यादि शक्ति ने हमारे चित्त को सम्पूर्णतः हरण कर लिया है, जिनकी कृपा से असम्भव भी सम्भव हो जाता है, ऐसे देवादिदेव परम दयालु प्रेममय भगवान के चरणों में हमारा बारंबार नमस्कार।

साधक पहले सर्वभूत में भगवद्दर्शन लाभ करता है। इसके बाद समाधियोग द्वारा ऋपने सब तत्त्वों में भगवान के सब तत्त्व ऋनुभव कर, ऋपने भीतर इष्ट को विसर्जन कर, इष्टमय हो जाने पर, भीतर ऋौर बाहर का एकत्व स्थापन हो जाने के फलस्वरूप, साधक एक अखंड अद्वेत तस्व में प्रतिष्ठित हो जाता है। तत्पश्चात् यह अखंड तस्व मानो लीला के हेतु अप्राकृत धाम-परिकररूप में प्रकाशित होता है। तब भगवान के भीतर अप्राकृत जीव-जगत् का आत्मप्रकाशरूप लीलारस उपलब्ध कर साधक स्वयं भी उस लीला में योगदान करता है।

इस पूजा में हमें तीन तत्त्व उपलब्ध करने का सुयोग मिला। प्रथम इष्ट का आवाहन, दितीय इष्टभाव में स्थिति, तृतीय इष्ट का विसर्जन। असीम तत्त्व अव्यक्त, ग्रचिन्त्य एवं जीव की धारणा के अतीत हैं; उनको जानने के लिए, प्राप्त करने के लिए, हम ससीम इष्ट के भीतर, पुरुषोत्तम तत्त्व के भीतर, उनका आवाहन करते हैं। तव असीम तत्त्व अपने सब भाव ससीम देह में धारणा कर ससीम देह में हमारे निकट उपस्थित होते हैं। तदनन्तर उस ससीम देह में असीम की पूजादि साधन के फलस्वरूप वे इष्ट अपने ससीम भाव सहित मानो हमारे भीतर विसर्जित होते हैं। इस विसर्जन किया के द्वारा हम इष्ट का तादाहम्य-भाव लाभकर इष्ट का प्रकृत असीम भाव उपलब्ध करने का सुयोग पाते हैं। ससीम आते हैं असीम से असीम भाव लेकर। जब आते हैं तभी हम उनके भीतर असीम को आस्वाद करने का सुयोग पाते हैं। इसके बाद ससीम को असीम में मिलाकर हम एक अखंड, अद्वय, अनन्त, असीम भाव में निमिज्जत हो जाते हैं।

इष्ट को विसर्जन किया जाता है ज्ञान-गंगा में। ससीम पुरुषोत्तम को असीम तत्त्व से आवाहन करके ले आते हैं। विसर्जन के फलस्वरूप इष्ट को अपने भीतर के प्रत्येक तत्त्व में अनुभवकर, स्वयं इष्टमय होकर, हम भी इष्ट के सहित असीम अखंड तत्त्व में निमज्जित हो जाते हैं। याद रखना होगा कि इष्ट का ध्यान करने का अर्थ ही है इष्ट के प्रत्येक तत्त्व को अपने अनुरूप तत्त्वों में चिन्तनकर अपने सब तत्त्वों को इष्ट भाव से परिमावित करना। मनुष्य जैसा सोचता है उसमें तन्मयता लाम कर

वैसा ही हो जाता है। इष्ट का ध्यान करते करते हमारे भीतर के सब तस्त्र, लोह-चुम्बक स्पर्श की भांति, इष्टमय हो जाते हैं। जनश्रुति है कि मृग के बच्चे का चिन्तन करते करते एक साधक मृगमय हो गया था। हम इष्ट का ध्यान करने से इष्टमय हो जाते हैं। जैसे कमला के रोगी को सब पदार्थ पीले दिखाई देते हैं इसी प्रकार इष्टमय साधक को जगत् इष्टमय स्थान होता है। 'जाहाँ जाहाँ नेत्र पढ़े ताहाँ हुन्स एकरें'।

श्चन्तः प्रसुप्तस्य तवैव तत्त्विमष्टे समारोष्य प्रपूजितंच । इष्ट्रा पूजान्ते वपुषि स्वकीये विसर्जनात् प्राप्तं तादात्स्यरूपम् ॥६६॥

श्चनः प्रमुतस्य तव तत्त्वं (भीतर मुत भाव में श्रवस्थित तुम्हारे तत्त्व को) इष्टे समारोप्य (श्रपनी इष्ट मूर्त्ति में सर्वतः श्रारोप कर) प्रपूजितं च एवं (ध्यान-धारणा की सहायता से वहाँ इष्ट का स्वरूप उपलब्ध कर—इष्टमय होकर) पूजान्ते (पूजा के श्रन्त में) स्वकीये वपुषि हक्ष्म (श्रपनी देह के प्रत्येक तत्त्व में उनका रूप श्रीर तत्त्व साद्यात्कार कर) विसर्जनात् (शानगंगा में विसर्जन के फलस्वरूव) तादात्म्यरूपं प्राप्त (तादात्म्यरूप प्राप्त किया श्रर्थात् में मानो इष्टमय हो गया)।

श्रपने सब तत्त्वों में श्रवस्थित श्रीभगवान को जानने के लिए पहले उनको शास्त्र, गुरु एवं विवेक की सहायता से इष्ट-मूर्ति में श्रारोप किया गया; तब इष्टमूर्ति हमारे देह के भीतर श्रवस्थित चिन्मय श्रीभगवान की जीवन्त विग्रह हो गई। इसके बाद उस सम्मुखस्थ इष्टमूर्ति में भगवान के पक्त रूप श्रीर गुणादि का ध्यान करने से मैं ऐसा तन्मय हो गया कि मेरा श्रस्तित्व श्रनेकांश लोप हो गया श्रर्थात् में इष्टमय हो गया। इष्ट् बस्तुतः सम्पष्टिगत भगवत्-मूर्ति हैं। श्रपने भीतर उनकी श्रनुभूति की चरमावस्था में मैं श्रपना व्यष्टि-भाव परित्याग कर सम्प्रिगत पूर्ण-सत्ता में इब गया। चिकित्सा-विद्या प्राप्त करने के लिए देह-तत्त्व का ज्ञान श्रपरि-हार्य है। देह-तत्त्व की उपलब्धि के लिए पहले एक श्रुष्क नरकंकाल की सहायता लेनी पड़ती है। उसकी श्रस्थियों के ज्ञान से हम श्रपनी देह की स्रित्यों का ज्ञान लाभ करते हैं। फिर उन श्रित्थियों में उनके मांस पेशी-स्नायु एवं उनके कार्य-कलाप के चिन्तन से हम यह श्राभास लाभ करते हैं कि वे श्रित्थियाँ जीवित नर में किस प्रकार होंगी। इस किया का नाम है प्राग्ण-प्रतिष्ठा। प्रतिमा में मिटी के प्रलेपादि द्वारा हमारा प्राग्ण-प्रतिष्ठा का कार्य श्रंशतः साधित होता है। तत्पश्चात् ध्यान द्वारा श्रनुभव करना चाहिए कि यह मूर्ति श्रादर्श मानव की मूर्ति है; श्रादर्श पुरुषोत्तम इसके भीतर जागरित-बोधित होकर हमारे क्षामने जीवन्त रूप में प्रकटित हैं। तभी हमारा बोधन-कार्य साधित होगा। इसके बाद पूजा की सहायता से, धारणा-ध्यान-समाधि की सहायता से, उस पुरुषोत्तम चिग्रह को श्रात्मिवेदन कर, श्रयना पृथक् श्रस्तित्व लोप कर, उसमें तन्मय हो जाने से श्रनुभव में श्रायेगा कि वे विग्रहस्थ पुरुषोत्तम मानो हमारी इस देह में प्रकट हो रहे हैं। उनके पूर्ण विकास से हम सम्पूर्णतः हष्टमय हो जाते हैं। तब बाहर की मूर्ति का ध्यान भी नहीं रहता। इसी का नाम है "विसर्जनात् प्रातं तादात्म्यरूपं"।

साधक पहले 'नेति नेति' साधना के द्वारा वैखरी, मध्यमा श्रीर पश्यन्ती त्रावरण भेद कर त्रात्मदर्शन लाभ करता है। इसके बाद कुछ समय इस ब्रात्मभाव में स्थित रहकर, स्वरूपराक्ति के वैभव-रूप ग्रात्ना के भीतर त्रप्राकृत धामतत्त्व, परिकरतत्त्व, त्रप्राकृत जीव-जगत्तत्व श्रास्वाद करने का सुयोग पाकर भगवान के लीला-सागर में डूब जाता है।

यहाँ तक विचार करके अपना पृथक अस्तित्व धीरे धीरे भूल जाने की चेष्टा की जाती है। तब भेदभाव दूर होकर एक अभेदभाव प्रस्फुटित होने लगता है। तब समक्त में आता है कि इस पार और उस पार सभी पूर्ण-स्वरूप है। पूर्ण में जो कुछ अपित होता है वह भी पूर्ण है, पूर्ण से जो कुछ प्रथककृत होता है वह भी पूर्ण है, जो कुछ अवशिष्ट रह जाता है वह भी पूर्ण है, जो कुछ निर्मत होता है वह भी पूर्ण है। पूर्ण के राज्य में योग का फल भी पूर्ण है अऔर वियोग का फल भी पूर्ण है। उसमें

त्राविर्माव श्रीर तिरोभाव, उत्थान श्रीर पतन, सुख श्रीर दुख, दूर श्रीर निकट, श्रतीत श्रीर श्रनागत सर्वत्र श्रखंड भाव में पूर्णतया विराजित हैं। इस पूर्ण भाव की स्वाभाविक स्फूर्ति है सर्वत्र श्रपनी श्रानन्दधारा को प्रत्यच करना। प्रकृति के सौन्दर्य में, वायु के प्रवाह में, सूर्य की किरण में, चन्द्र के श्रालोक में, मनुष्य के कर्म श्रीर भाव में, समस्त व्यापार में, एक श्रसीम श्रनन्त महानन्द की तरंग खेल रही है। इस चिदानन्दमय नित्य-लीला-निकेतन में श्रपने श्रापको प्रतिष्ठित श्रनुभव करना होगा।

# क्ष ॐ पूर्णमदः पूर्णमिदं पूर्णात् पूर्णमुदच्यते। पूर्णस्य पूर्णमादाय पूर्णमेवावशिष्यते ॥६३॥

श्रदः पूर्णम् ( जो दूर दिखाई देता है वह पूर्ण है ) इदं पूर्णम् ( जो समीप उपस्थित है वह भी पूर्ण है ) पूर्णात् पूर्णम् श्रादाय ( पूर्ण से पूर्ण के पृथक्कृत हो जाने पर ) पूर्णम् एव श्रवशिष्यते ( जो बाक़ी रह जाता है वह भी पूर्ण है )।

जो पूर्ण है वह कभी देश-काल पात्र द्वारा खंडित नहीं हो सकता। जन उसके अतिरिक्त और न स्थान है, न काल है, न पात्र है तो उसको कौन खंडित करेगा ? किसके द्वारा वह खंडित होगा ? खंडांशों के बीच में अवकाश कहाँ से आयेगा ? अखंड पूर्ण कभी खंडित नहीं हो सकता। हम अज्ञानतावश जन उसकी खंडित समफते हैं तो वह खंडन केवल हमारी कल्पनामात्र है, एक छाया अथवा प्रतिविम्बमात्र है। प्रतिविम्ब विम्न को ही छाया है। विम्न का पूर्णत्व भी उसमें प्रतिविम्बाकार रूप में वर्तमान है। अतएव वह (छाया) भी पूर्ण है। प्रतिविम्न द्वारा विम्न का कोई अंग हीन नहीं होता; सुतरां प्रतिविम्नित होकर भी विम्न का पूर्णत्व स्थिर रहता है। इसीलिए शंकर ने कहा है 'अखंडं खंड्यते कथम्।'' यहाँ छिनमस्ता-तत्त्व, अविभक्त का विभक्त तत्त्व, आस्वादनीय है। याद रखना होगा कि स्वरूपतः अविभक्त पूर्ण को खंडित नहीं किया

जा सकता। हम बुद्धि के दोष से अथवा संस्कारवशत: जब उसको खंडित समम्प्रते हैं तो उसका अस्तित्व हमारे संस्कार और अज्ञानता पर ही निर्भर करता है। वास्तव में नित्य अखंड तत्त्व सर्वदा अखंड रूप में ही अवस्थान करता है। इस अवस्था में साधक जिस अखंड आनन्द-सागर में हुव जाता है वह वाक्य-मन के अगोचर है; उसको भाषा में प्रकाश करने की चेष्टा करने से ही भाषा का सीमाबद्ध भाव असीम को सीमाबद्ध कर देता है।

# अहो निमग्नस्तवरूपसिन्धौ पश्यामि नान्तं न च मध्यमादिम् । प्रयामि नान्तं न च मध्यमादिम् । अवाक् च निःस्पन्दत्रो विमृदः कुत्रास्मि कोऽस्मीति न वेद्मि देव ॥६४॥

ग्रहो (ग्रहा—हा) तव रूपिसन्धौ निमग्नः (तुम्हारे रूपिसागर में डूब गया हूँ) न ग्रन्तं न मध्यम् ग्रादिं च पश्यामि (न ग्रादि, न मध्य ग्रौर न ग्रन्त—कुछ नहीं देखता)। देव (हे देव) निःस्पन्दतरः (जड़वत् के भौति) ग्रवाक् विमूढ़: च (वाक्श्रन्य ग्रौर विमूढ़ हो गया हूँ) कुत्र ग्रिस्म (मैं कहाँ हूँ) कः ग्रिस्म इति (मैं कौन हूँ इत्यादि कुछ) न वेद्या (नहीं जान पारहा हूँ)। ग्रर्थात् में तुम्हारे रूपसागर में निम-जित होकर ग्रानन्द में मुग्ध हो गया हूँ।

इस ग्रवस्था में ग्रखंडरूप समुद्र में निमन्न हो जाने से उसका ग्रादि-मध्य-ग्रन्त कुछ नहीं दिखाई देता; ग्रपनी वाक्शिक्त रहित हो जाती है; यह ग्रत्याश्चर्य ग्रपूर्व ग्रवस्था भाषा में वर्णित होने योग्य नहीं। इस ग्रवस्था में ग्रपना स्वरूप दूँढ़ने से नहीं मिलता—में कहाँ हूँ, क्या कर रहा हूँ, इसका भी ज्ञान नहीं रह जाता। एक ग्रपूर्व तन्म-यता में ग्रपना स्वरूप निमन्न हो जाता है।

## त्रिशरण

ॐ कृष्णं शरणं गच्छामि, धर्मं शरणं गच्छामि, संघं शरणं गच्छामि ॥६५॥

कृष्णं शरणं गच्छामि (कृष्ण को ग्राश्रयरूप में ग्रहण करता हूँ), धर्म शरणं गच्छामि (धर्म को ग्राश्रयरूप में ग्रहण करता हूँ), संघं शरणं गच्छामि (संव को ग्राश्रयरूप में ग्रहण करता हूँ)।

मैं पुरुषोत्तम श्रीकृष्ण को अपने श्रादर्श इष्टरूप में वरण करता हूँ; मैं उनके प्रदर्शित धर्म को अपने आश्रयरूप में प्रहण करता हूँ; वे जो सब जीवों को एकता-बंधन में बांधकर एक अखंड श्रद्धय ज्ञान में आबद्ध करने के इच्छुक हैं, मैं उसी संघ के कार्य में जीवन उत्सर्ग करता हूँ।

इस त्रानन्दमय महासागर में त्रवगाहन कर, स्वयं इस त्रानन्द से एकता प्राप्तकर, भगवान के मंगलमय निर्देश से, उन्हों की शक्ति के प्रभाव से, फिर त्रापनी व्यक्तिगत-सत्तासहित जाग उठना होता है। इस स्रवस्था में एकमात्र भगविद्च्छा का पूरण, जगत्सेवा त्रार्थात् विश्वमंगल साधन ही उद्देश्य रहता है। तब उनको स्मरण कर एवं उनको प्रणाम कर स्वामाविकल्प से विश्व के मंगल कार्य में व्यापृत हो जाना होता है। इस दिव्य जीवन के मूल में भगवत्-स्वल्प, भगवत्-प्रचारित धर्म एवं भगवद्भक्त—इन तीनों रत्नों की शरणागित विद्यमान है। श्रीकृष्टण स्वयं पुरुषोत्तम हैं; उनको त्राश्रय कर, उनका धर्म पालन कर, समस्त जीवों में एकता स्थापन करने की चेष्टा करने के लिए वित्त हदु-प्रतित्त हो जाता है।

इस समय साधक सब जीवों को आतमभाव में एक सूत्र में गुंथा हुआ देखकर ("सूत्रे मिणगणा इव"—गी० ७—७) सब को संघ-बद्ध करने में— सब एक ही अखंड अद्वय तत्त्व के पूर्ण प्रकाश, विभूति अथवा लीला-स्वीकृत विश्रह हैं, यह स्मरण करते हुए—बहुत्व में एकत्व स्थापन करने के लिए बद्धपरिकर होता है। समस्त कल्वित धमों में गीतोक्त परम भागवत धर्म का गृढ़ रहस्य हृद्यंगम कर उस धर्म पालन में हद्मतिज्ञ होता है। "यो मां पश्यित सर्वत्र" श्लोक की अनुभूति के फलस्वरूप बहु में एकत्वानुभूति साधित होती है। "सर्वंच मिय पश्यित" भाव के द्वारा एक के भीतर बहुत्व की—लीलार्थ कल्पित बहुत्व की—उपलब्धि होती है। इन दोनों भावों के मिलन से "वासुदेवः सर्वमिति" तत्त्व की—निर्गुण-सगुण की—एकत्वानुभूति लाभ होती है।

हिर: ॐ तत् सत् ॥

नोट—नित्य पाठ में (क्ष) चिह्नित श्लोक ही पढ़े जाते हैं।

आवश्य में एकवाश वान निरम्न का पृत्रमा, कवादिमा वार्थात् विश्व-

प्रणात का कामाजार में विषय के स्वत वार्ष में अपान को प्राना प्रोता है। इस दिया जीवन में मूल में नामतु कामान कामान है। प्रभी मूचे नामगूनका—इस जोनी करते की प्रजानकी विद्यान है। सोक्षण काम पूक्षीतम है। उनका माजव कर निका पर्ने पातान कर, नावत जोगी में मुक्ता कामन करते हो, सेंबा भरने हैं। यह विन हुद [ श्रद्धेय स्वामीजी ने सब की सुविधा के लिए पूजा के तत्वों को साधारणतः सात भागों में विभक्त किया है : (१) श्रुद्धितत्व (२) धामतत्व (३) स्वरूपतत्त्व व भगवत्त्व (४) न्यासतत्व (५) उपचार-समर्पण (६) प्रार्थना व प्रणाम (७) सर्वभूत में भगवदर्शन । इन सब तत्वों की पूर्णानुभूति से ही पूजा सर्वांग सम्पूर्ण होती है । इन तत्वों की पूर्णानुभूति के लिए प्रत्येक तत्व प्रथक् पृथक् भाव में साधन करना त्रावश्यक है । इसलिए श्रीस्वामोजो सताह के एक एक दिन एक एक तत्त्व की साधना त्रीर उप त्रिव करने के लिए जोर देते हैं । जो दिन जिस तत्त्व की साधना त्रीर उप त्रिव के लिए नियत किया गया है उस दिन उस तत्त्व के भावोद्दीपक सब श्लोक पाठ करने चाहिए त्रीर तदनुकूल संगीत की व्यवस्था करना भी किव कर होगा ।

सोमनार—गुद्धितत्त्व ; मंगलवार—धामतत्त्व ; बुववार—स्वरूपतत्त्व व मगवत्त्व ; बृहस्पतिवार—न्यासतत्व ; शुक्रवार—उपचार-समर्प ए ; शिनवार—प्रार्थना व प्रणाम ; रिववार—सर्वभूत में भगवद्दर्शन । निर्दिष्ट दिन उस भाव के सब श्लोक पाठ करने चाहिए । विशेष विशेष रिववार को यदि समय हो तो सर्वभूत में भगवद्दर्शन के ८६-६० तक श्लोक केवल न पढ़के श्रीमूर्तिदर्शन के सब श्लोक पाठ कर लिये जाँय । उस दिन उपचार-समप्ण एवं भगवत्-स्वरूप के सब श्लोक पाठ करना भा लाभदायक होगा । ]

महिल्लामा है जन्मान महस्त्राची में ए लेकिन ! में बहार है

विक्शिकोका स्वीवश्वके, वेकाकिकामा व्याप्त्रवाहै।

## श्रीमृत्ति-दर्शन

वोसन्तच्तमुकुलेष्विलिभङ्कतेषु कुंजेषु मजुकलकोकिलकूजितेषु। सम्पूर्णशारदसुधाकरमण्डलेषु सोंदर्यसागर हरे तव मृर्तिमीचे॥१॥

हे अनन्तसीन्द्र्यरत्नाकर ! हे मनप्राण्हरण्कारी हिर ! अमरगुंजन से निन्द्त नव वसन्त के आम वृत्तों की मंजरी में, कलकोकिल-कृजित मनोहर कुंजों में, परिपूर्ण शरचन्द्रमंडल में, मैं तुम्हारे अलौकिक रूप को देखता हूँ ।१।

प्रफुल्लपद्मेषु सरोवरेषु, ताराविचित्रेषु नभःस्थलेषु । मातुः स्तने कारुणिकस्य चित्ते, गोविन्द पश्यामि तवैव मूर्त्तिम् ॥२॥

विकसित कमलों से मुशोमित सरोवर में, दीत तारकाविल्खित नभःस्थल में, (प्रेम-करणा के अपूर्व निर्भर) मातृस्तन में, कारुणिक के पवित्र हृदय में, हे गोविन्द! मैं तुम्हारी ही मूर्ति देखता हूँ। २। विचित्रपुष्पासु वनस्थलीषु, सुगन्धमन्दानिलवीजितासु। विहंगसंगीतिननादितासु, गोविन्द पश्यामि तवैव मूर्तिम् ॥३॥

सुगन्ध मन्द वायु से बीजित, विचित्र पुष्पों से परिपूर्ण, पित्यों के मधुर कलनाद से शब्दायमान वनस्थलीयों में, हे गोविन्द ! मैं तुम्हारी ही मूर्ति देखता हूँ । ३।

शिखरिडकेका नवमेघशब्दे, भेकालिकएठाश्च नवाम्बुपाते। भिक्लीरवाः सुप्तजने निशीथे, उब्दोधयन्त्यंग नवैंव सूर्त्तीम्॥४॥ नवमेघ राब्द के अवण से उत्पत्त मयूरों की केकाध्विन, प्रथम धारापात से उत्फुल्ल मेंड़कों का कोलाइल, निद्रा से स्तब्ध रात्रि का भिक्लीरव, हे ग्रंग (हे समस्त रूपों के एकमात्र ग्राकर)! यह मेरे मन में तुम्हारे रूप का उद्बोधन करते हैं। ४।

माणिक्यखण्डैरिव दीष्यमानैः, खद्योतपुंजैर्निचितानगण्यैः। बहुद्रमान् वीदय घनान्धकारे, स्मरामि ते रूपमपूर्वरूपम्।।५॥

धने ग्रन्धकार में मिण माणिक्यों के भाँति प्रकाशमान ग्रगणित खद्योतों से समालंकृत वृद्धों को देखकर, हे ग्रपूर्वरूप ! मैं तुम्हारी रूप-माधुरी को स्मरण करता हूँ । ।।

प्रत्यम्रसिन्दूररसैरिवार्द्वे, बालातपैर्विच्छुरितेऽन्तरिचे । पश्यामि सन्ध्याम्बुद्विभ्रमेषु, प्रेमाभिरामां तव ऋष्णमृत्तिम् ॥६॥

श्रम्लानसुन्दर सिन्दूररस से श्रिमिषिक्त नवोदित-श्रहणच्छटा से विच्छु-रित श्राकाश में, सन्ध्या की मेघमाला के श्रपूर्व विलास दर्शन में, हे कृष्ण ! तुम्हारी प्रेमसुन्दर मूर्त्ति मैं देखता हूँ ।६।

उद्भिन्नगारुत्मतसुप्रकाशैः, त्रेत्रेषु कीर्णेषु नवीनशस्यैः।
सिनग्वेषु पश्यामि च पल्लवेषु, विश्वाभिरामं तव कृष्णरूपम्।।७।।

मरकत-मणि की भांति सुशोभित उद्गतशीर्ष नवीन शस्य से
परिपूर्ण त्रेत्रों में श्रीर स्निग्ध-श्याम पल्लवों में मैं तुम्हारी विश्वविमोहन
कृष्णमूर्ति देखता हूँ। ७।

कंकालमालाबहुलेऽतिरौद्रे, श्मशानदेशे शवधूमधूम्रे।
प्रचण्डवातचुभितेऽणेवे च, प्रेचे महारुद्र तवेव मूर्तिम् ॥ ८॥
ग्रानेक कंकाल मालाग्रों से परिवेष्टित, भयावह शव-धूम से धूमितः
श्मशान देश में, प्रचंड वायु से विद्योभित सागर में, हे महारुद्र! मैं
तुम्हारी ही रुद्रमूर्ति देखता हूँ। ८।

गाढ़ान्धकारासु कुहुत्तपासु, दिग्व्यापिघोराभ्रघटासु चैव । ह दम्भोलिभीमध्वनितेषु वीचे, महाविराजस्य तवेव सृत्तिम् ॥६॥ ण

श्रमावस्या की वार श्रन्वेरी रात में जब सब श्रोर घनघोर घटा छाई हो श्रोर विजली की भीषण वज्रध्विन बारंबार हो रही हो, हे सर्वत्र विराजमान महादेव ! उस भीषणता में भी मैं तुम्हारी ही मूर्ति देखता हूँ । १ ।

शशांकताराप्रतिबिम्बगर्भान, तोयाशयान् स्वच्छजनान् समीद्य । उदेति चित्ते तव कापि मूर्त्तिरनन्तवैचित्रमयी मुकुन्द् ॥१०॥

हे मुकुन्द (भक्ति मुक्ति-प्रेमदातृ) ! निर्मल जल से परिपूर्ण सरसी और उसमें चन्द्र-तारों के प्रतिविम्ब देखकर तुम्हारी वैचित्र्यमयी मूर्ति मेरे अन्तःकरण में भासमान हो जाती है। १०।

पुष्यानि तीर्थानि तपोवनानि, दृष्ट्वा सरित्सागरसंगमांश्च । नामावशेषांश्च पुरागारेशान् , पुरातनं त्वं पुरुषं स्मरासि ॥११॥

समस्त पुण्य तीर्थ, पवित्र तपोवन, सित् सागर संगम, पुराणानामाः वशेष प्रसिद्ध देश दर्शन करके, हे चिर-पुरातन ! मैं तुमको स्मरण करता हूँ ।११।

लीलाः शिशूनां गृहचत्वरेषु, गवां प्रचारेषु च वत्सलीलाः। जले च पश्यन् जलपचिलीलाः, स्मरामि लीलामयविष्रहं त्वाम् ॥१२॥

गृह-स्रॉगन में शिशुस्रों की कीड़ा, गोष्ठों में गो-चत्स-लीला, जल में जल-पित्त्यों का विहार, ये सब देखकर तुम्हारी लोलामय विग्रह मेरे स्मृति-पथ में उदित हो जाती है। १२।

स्तनन्धयानां स्तनदुग्धपाने, मधुत्रतानां मकरन्द्पाने। दाने द्यालोरथ भक्तगाने, पश्यामि मूर्तिं करुणामयीं ते॥१३॥

स्तनपायी शिशुत्रों को मातृस्तन पान करते देखकर, मधुकरों को मकरन्द पान करते देखकर, पर-दुःख-कातर दयालु को त्रार्च की व्यथा

विमोचन करते देखकर, प्रेमिक भक्तों को समस्त मन-प्राण से भगवद् भजन करते देखकर, हे भगवन! मैं तुम्हारी ही करुणामयी मूर्जि उसमें देखता हूँ ।१३।

सतीषु नारीषु च सर्वभूत-प्रकामसन्तर्पणदीचितासु।
पूर्णान्नपूर्णास्वव लच्चेऽहं, मृर्तिं हरे सत्त्वमयीं तवैव ॥१४॥
सती नारी, सब भूतों का तृप्तिविधान जिसके जीवन का वत है और
अन्नपूर्णा की भांति जो अन्नदान में मुक्त हस्ता है ऐसी नारीयों के भीतर मैं
तुम्हारी ही सत्त्वमयी मूर्त्त देखता हूँ । १४।

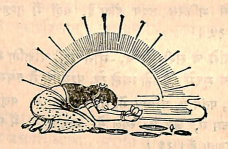
वनस्पतौ भूभृति निर्भारे वा, कूले समुद्रस्य सरित्तटे वा। यत्रैव चित्ते समुदेति भक्तिस्तत्रैव पश्यामि तवेव मूर्त्तिम् ॥१५॥ वनस्पति, पर्वत, निर्भार, समुद्रतट, नदीतीर श्रौर जहाँ जहाँ भी मेरे चित्त में भितरस उदय होता है, वहीं मैं तुम्हारी परम मूर्ति देखता हूँ। १५।

कीटे पतंगे च सरीस्रपे च, मीने पशौ पित्तिशा मानवे च।
स्थूले च सूदमे च जले स्थले खे, पश्यामि ते रूपमनन्तरूप ॥१६॥
कीट में, पतंग में, सरीस्रप में, मीन में, पशु में, पत्ती में, मानव में,
स्थूल में, स्दम में, जल में, स्थल में, आकाश में, मैं सर्वत्र ही तुम्हारा
अनन्तरूप देखता हूँ। १६।

भूतेषु सर्वेषु चराचरेषु दूरे समीपे च पुरश्च पश्चात्। विलोकयाम्यूर्ध्वमधश्च तिर्यक्, हे कृष्ण ते रूपमनन्तरूप॥१७॥ सर्वभूत में, चराचर में, दूर श्रौर निकट, सामने एवं पीछे, ऊपर नीचे श्रथवा पार्श्व में, हे कृष्ण ! मैं तुम्हारा श्रानन्द रूप ही देखता हूँ॥१७॥ श्रहो निमग्नस्तव रूपसिन्धौ, पश्यामि नान्तं न च मध्यमादिम्। श्रवाक् च निःस्पन्दतरो विमृद्ः, कुत्रास्मि कोऽस्मीति न वेद्यि देव॥॥१५॥ ऋहा-हा! मैं तुम्हारे रूपसागर में हूब गया हूँ; आदि-मध्य-ग्रन्त कुछ नहीं देखता; वाक्यहीन, निःस्पन्द, विमृद हो गया हूँ; मैं कौन हूँ, कहाँ से आया हूँ, मुक्ते कुछ स्मरण नहीं होता। १८।

नमस्ते नमस्ते विभो विश्वमूर्ते, नमस्ते नमस्ते हरेऽचिन्त्यशक्ते । नमस्ते नमस्तेऽखिलाश्चर्यसिन्धो, महादेव शम्भो नमस्ते नमस्ते॥ ६॥

प्रणाम, प्रणाम, हे विश्वमूर्ति ! हे विभो ! तुमको प्रणाम; हे ऋचि-न्त्यशक्ते हरि ! तुमको प्रणाम ; हे ऋखिल-विस्मय के सागर ! तुमको प्रणाम ; हे महादेव ! हे शम्भो ! तुमको प्रणाम प्रणाम । १९ ।



मुनेषु सर्वेषु नगानिष्य एरे सर्वोष्ट्रे स प्रश्न पर्यान्। निर्माकामान्यसंग्रह्मसम्बद्ध निर्माह स प्रमाहित पर्यान्। सर्वेशन है, परावर में, पूर और निर्मात नामके तमें हैं, हिन्द

## परिशिष्ट

मं अपने समा। इस प्राचित का स्थलप जानाने की नेए। में शाना का

# मान्यत्-तत्त्व मान्यत्-तत्त्व मान्यत्-तत्त्व मान्यत् । इस वास्त्रक्त

त्राजकल बहुत लोगों के मुख से सुना जाता है कि 'हम भगवान को नहीं मानते।' यदि पूछा जाय कि भगवान किसको कहते हैं श्रौर प्राचीन ऋषि-मुनि भगवान के सम्बन्ध में क्या कह गये हैं तब वे उत्तर देते हैं कि 'हमें नहीं मालूम।' 'जिसको जानते नहीं उसको मानते नहीं'--इस प्रकार की उक्ति की बुद्धिमान का कार्य नहीं कहा जासकता। श्रवश्य हमारे समाज में साधारण लोगों के लिए भगवान की जिस प्रकार वर्णना की गई है उसका अनुमोदन हम भी नहीं करते। संस्कार के वश, बुद्धि के दोष से श्रीर स्वार्थ के प्रभाव से हमने 'भगवान' शब्द को बहुत विकृत कर दिया है। परन्तु इस कारण हम प्रकृत भगवान को अस्वीकार नहीं कर सकते । यदि कोई अच्छी वस्तु काल के प्रभाव से विकृत होगई है तो उसकी विकृति को दूरकर उसको प्रकृत स्वरूप में प्रतिष्ठित करना हमारा कर्त्तव्य है। मन्दिर में यदि मल जमा होजाय तो मन्दिर को ध्वंस न कर मल को परिष्कार करना त्रौर मन्दिर की पवित्रता की रचा करना ही उचित है। हम संस्कार पसन्द करते हैं, ध्वंस के पच्चपाती नहीं हैं। इसीलिए भगवान के सम्बन्ध में ऋषिमुनियों की च्यनुभूति को ठीक भाव में प्रहरण करना ही कल्याग्रायद समभ में त्राता है। जिल्ला कि उनके विकास

ऋषियों ने चित्त को शून्यकर श्रर्थात् पूर्णरूप से संस्कार वर्जित होकर परम तत्त्व को जानने की योग्यता लाभ की। शून्य चित्त में एक शान्त भाव (state of perfect equilibrium) उपलब्धि में श्राया। वहाँ समाहित होने पर क्रमशः एक शक्ति का खेल श्रनुभृति में त्राने लगा। इस शक्ति का स्वरूप जानने की चेष्टा में शक्ति का सचिदानन्द भाव त्राविष्कृत हुत्रा। तब उन्होंने इस शक्ति को माँ कहकर सम्बोधन किया। फिर त्रानुभव में त्राया कि शक्ति में शक्तिमान को प्रकाश करने का सामर्थ्य है। शक्तिमान स्वरूपतः त्रानन्दस्वरूप हैं, वे शक्ति के खेल के भीतर से प्रकाशित होते हैं। इस शक्तियुक्त त्र्यस्था को सगुण ब्रह्म, परमात्मा, भगवान, इत्यादि नाम दिये गये। शक्तियुक्त ब्रह्म सृष्टि-स्थिति-लयकर्त्ता, त्रान्तर्यामी विधाता, दुष्टों का दमन श्रीर शिष्टों का पालन करने में तत्पर हैं। "यतो वा इमानि भूतानि जायन्ते"—येही सगुण ब्रह्म हैं। तत्पश्चात् शक्ति के भीतर से शक्तिमान ने त्रपने स्वरूप को त्रानेकांश पूर्णरूप में प्रकट किया। तब वे "त्रानन्दरूपममृतम् शान्तं शिवमद्वेतम्" कहलाये। इसके त्रानन्तर शक्ति शक्तिमान में लीन होजाने पर एक त्राखण्ड, त्राद्वय, समरस तत्त्व रहगया।

परमात्मतत्त्व एवं भगवत्तत्त्व में भी इन तीनों भावों का सन्धान पाया जाता है किन्तु भक्तगण भगवान को केवल त्रानन्दमय भाव में पर्यवित करने की वृथा चेष्टा करते हैं। इसके परिणामस्वरूप वृन्दावन के कृष्ण, मथुरा के कृष्ण त्रौर द्वारका के कृष्ण इन तीन कृष्णों का उत्तेख देखने में त्राता है। एक ही कृष्ण प्रयोजनानुसार युद्धचेत्र में सारथी, विचारचेत्र में त्राद्वितीय पिएडत एवं रिनवास में त्रादर्श प्रेमिक होसकते हैं यह बात हम भूल जाते हैं। याद रखना होगा कि सत्ता एवं चैतन्य की पूर्ण परिणित लाभ होने के पूर्व त्रानन्द का पूर्ण विकास होना त्रसम्भव है। हम ज्ञान द्वारा उनको जानें, प्रेमद्वारा उनसे मनोनीत होकर उनसे तन्मयता लाभ करें एवं कर्म द्वारा उनकी मङ्गलमयी इच्छा को पूर्णसफल करें—यही हमारी साधना का लद्य होना चाहिए। "ब्रह्मेति परमात्मेति भगवानिति शब्द्यते"—यह श्लोक एक ही परम एवं चरम तत्त्व का त्रिविध भाव दृष्ट करता है। इसके द्वारा कोई भेदभाव पैदा होता है यह हम विश्वास करने में त्रसमर्थ हैं।

सृष्टि के प्रारम्भ में - ऊपर से नीचे उतरने के समय, अवरोहरण के समय-ब्रह्म से जगदिभमुखी गति के भीतर पहले आनन्द का, फिर चित्-शक्ति का श्रीर श्रन्त में सत्-शक्ति का विकास लद्द्य में श्राता है। किन्त साधना के भीतर-ऊर्ध्वगति लाभ करते समय, श्रारोह्ण के समय अर्थात् जगत् से जगन्नाथ के निकट जाते समय इमारी साधना पहले सत्, फिर चित् और तत्पश्चात् स्रानन्द-शक्ति के स्रवलम्बन द्वारा त्रारम्भ होती है। साधक की साधना त्रानन्द में पर्यवसित हो जाने पर भी वह त्र्यानन्द कर्म एवं ज्ञान द्वारा सफलता लाभ करता है। हिन्दु ऋषिगण समाधि-त्रानन्द-रस में डूबे रहने को सर्वश्रेष्ठ अवस्था नहीं मानते थे। वे त्रानन्द को ज्ञान त्रीर कर्म द्वारा प्रहणकर कर्ममय जगत् में सफलीकृत करना ही श्रेष्ठ त्रवस्था समभते थे। हम राम वन्द्र श्रीकृष्णादि के जीवन की प्रथमावस्था में श्रानन्द का विकास देखकर मुग्ध होजाते हैं किन्तु प्रकृत योगी देखता है कि पर-जीवन में उन्होंने ज्ञान श्रीर कर्म द्वारा पूर्ण सफलता लाभकर श्रपना पुरुशोत्तमत्व किस प्रकार सप्रमाण किया। जो त्रानन्द कर्म त्रीर ज्ञान द्वारा पूर्णत्व लाभ नहीं करता वह त्रानन्द त्रनेक समय विकृतरूप धारणकर देश का प्रभूत अवल्याण कर बैठता है इसमें सन्देह नहीं। इसीलिए हम पुरुषोत्तम को केवल स्नानन्द में पर्यवसित न कर उनमें सत्ता, चैतन्य स्नौर स्नानन्द की पूर्ण परिएति तथा ऋपूर्व समन्वय देखना पसन्द करते हैं।

उपनिषदादि ग्रन्थों में परम तत्त्व के निर्गुण श्रौर सगुण दोनों भावों का उल्लेख पाया जाता है। वे परम तत्त्व (ब्रह्म) शक्ति की सहायता से जहाँ तक हमारी—विशेषतः ऋषिमुनियों की—श्रनुभूति में श्राते हैं उसी श्रवधि तक उनका सगुण भाव है श्रौर उसके ऊपर वाक्य-मन के श्रगोचर उनके श्रज्ञात भाव को लच्च कर निर्गुण तत्त्व का श्राभास देने की चेष्टा की गई है। दुःख की बात यह है कि इस निर्गुण-सगुण भाव को लेकर दार्शनिक परिडतों ने साधन-राज्य में

त्रानेक त्रानथों की सृष्टि करदी है। केवल यही विचार होता है कि प्रतिष्ठा-मोह रहते हुए प्रकृत तत्त्व हृदयङ्गम करना कठिन है श्रीर प्रतिष्ठा-मोह पूर्णतया दूर होजाने पर सम्प्रदाय स्थापन करना सम्भव नहीं। प्राचीन ऋषि साम्प्रदायिक भाव के ऊपर रहते थे-वे प्रतिष्ठा-त्यागी तत्त्वदर्शी थे, इसीलिए उनके त्रार्षप्रनथ भगवान का स्वरूप निर्द्धारण करने में एकमात्र सहायक हैं। पहले कहा गया है कि चरम-तत्त्व शक्तियुक्त होकर सगुण रूप धारण करने पर ही हमारे त्रवलम्ब-नीय श्रर्थात् उपास्य तत्त्व में परिणत होने योग्य होते हैं। शक्ति की सहायता के अतिरिक्त उस चरमतत्त्व को उपलब्ध करने का श्रीर कोई उपाय नहीं। वह शक्ति, माँ के समान प्यारकर, हमको चरमतत्त्व के निकट पहुँचा देने के लिए तथा पुरुषोत्तम की परिणाति प्रदान करने के लिए कितनी सचेष्ट हैं यही विचारकर हम माँ आद्याशक्ति की इतनी भक्ति करते हैं। हम शक्तिपूजा का माहात्म्य स्वीकार करने को बाध्य हैं। यहाँ विचारने योग्य है कि वृन्दावन की गोपियाँ पुरूषोत्तम को लाभ करने के लिए किस प्रकार कात्यायिनी देवी के शरगापन हुई थीं; हमारे महाप्रभु राधा-भाव में कैसे विभीर रहते थे ऋौर 'राधा' 'राधा' रटते-रटते समाहित होजाते थे। ऋधीर मन से माँ ऋाद्याशक्ति के शरणापन होने से ही माँ दया करफे सगुराब्रह्मतत्त्व—पुरुषोत्तम तत्त्व - का पूर्ण विकास हमारे सम्मुख उपस्थित करेंगी त्रौर हमें 'होना' श्रौर 'पाना' तत्त्व की पूर्ण सार्थकता प्रदान करेंगी ।

सगुणब्रह्म को समम्भने के लिए शक्तितत्त्व को श्रच्छी तरह जानना श्रावश्यक है। विद्युत्-शक्तिकेन्द्र (electric power house) के रहस्य से इस विषय को समभने में सहायता मिलती है। केन्द्र के साथ जब तक योग रहे तब तक बल्ब जलता है, पङ्का घूमता है, मशीन चलती है। ठीक इसी प्रकार हमारी इन्द्रियाँ जब तक प्राणशक्ति के साथ युक्त हैं तब तक श्राँखें देखती हैं, कान सुनते हैं, मन चिन्तन करता है— तभी तक हम जीवित हैं — श्रौर यह योग छिन्न होजाने से ही हमारा श्रास्तित्व लोप हो जाता है। इसीलिए सगुण ब्रह्म को "श्रोत्रस्य श्रोत्रं मनसो मनः यद्वाचो ह वाचं स उ प्राणस्य प्राणश्च जुपश्च जुः" कहा गया है। समस्त साधन-भजन का मूल उद्देश्य है इस शक्ति को जानना श्रौर श्रपने भीतर श्रवाधित भाव से इसको प्रस्फुटित करना। शक्ति का पूर्ण विकास साधित हुए बिना शक्तिमान को भली प्रकार जानने की सम्भावना नहीं। जिनके भीतर यह शक्ति पूर्ण विकसित है वे ही हमारे उपास्य पुरुषोत्तम हैं।

कहना अनावश्यक होगा कि प्रकृत भक्त शास्त्र के तर्क वितर्क में जाना पसन्द नहीं करते । उनके भगवान एक ऐसी वस्तु हैं जिनके विना उनका काम चल ही नहीं सकता और जिनको प्राप्त किये विना वे जीवित नहीं रह सकते । 'मैं भगवान को देख नहीं पाता', यह कहने का मेरा साहस नहीं होता है; विचार होता है कि यह कहना मिथ्या होगा। क्योंकि किसी को भी देखने का अर्थ ही है उसके भीतर से आंशिक रूप में भगवान को देखना। उसको देखना जब पूर्ण रूप में परिखत होगा तव वह देखना भगवद्दर्शन में परिएत होकर चरम सार्थकता लाभ करेगा। हम जो कुछ विचारते हैं या प्राप्त करते हैं उसके द्वारा ऋांशिक-सीमावद्ध-भाव में भगवान को विचारना या प्राप्त करना साधित होजाता है। इस भाव से भगवान को देखना या प्राप्त करना हम साधारणतः भगवान को देखना या प्राप्त करना नहीं मानते इसलिए कि भगवान पूर्णस्वरूप हैं ऋौर किसी वस्तु को पूर्णतया देखना या पाप्त करना ही भगवान को देखना या प्राप्त करना माना जाता है। किन्तु वास्तव में पहले का देखना या प्राप्त करना भी भगषान को ही देखना या प्राप्त करना है यद्यपि पूर्णरूप में नहीं। मेरा स्वयं खाना या किसी दूसरे को खिलाना पूर्णरूप में साधित कर भगवान को खिलाने में परिण्त करना ही मेरी समस्त साधना श्रीर चेष्टा है। हमारे सब कार्य पूर्णता को प्राप्त

होने पर भगवत्कार्य—भगवत् उपासना—में पर्यवसित होजाते हैं। भगवान ही हमारे सब कुछ हैं। हमारे हाथ के उपकरण भगवान की सत्ता से आये हैं, भगवत् शक्ति द्वारा गठित हैं और हाथ के सब कार्य भगवत् शक्ति द्वारा साधित होते हैं। अपने हाथ को पूर्णपरिणति दानकर अर्थात् पूर्णरूप से इसका सद्व्यवहार करसकने पर ही हमारे हाथ द्वारा भगवान पूर्णत्या कार्य करने का सुयोग पायंगे। तब हमारे हाथ का कार्य भगवान का कार्य होगा। अपने सब हश्यों को भगवद्-विग्रह में, सब कार्य को भगवत्-कार्य में, सब भावना को भगवद्यान में परिणतिकर, भगवन्मय होकर—सब को भगवत्भाव से परिभावित रूप में अनुभव करना ही साधन-भजन का प्रधान उद्देश्य है। कहना अनावश्यक होगा त्यासतत्त्व पूर्णरूप से अनुभव में आये बिना भगवद्र्शन, भगवल्लीला-तुम्ति, सम्भवपर नहीं होती।

साधकराण केवल मुख से भगवान का ग्रस्तित्व स्वीकारकर श्रीर भाव तथा व्यवहार में उनको वर्जनकर भगवत्-शूत्य भाव में, भगवद्-विहीन देश में, वास करने में ग्रसमर्थ हैं। वे जानते हैं कि भगवान विना उनका काम नहीं चलता, न चल सकता है ग्रीर न कभा चलेगा। इसी लिए वे कहते हैं—'हे भगवान, पंडितगण तुमको ग्रव्यक्त-ग्रचिन्त्य निर्मुण-निष्क्रिय-निराकार कहकर, वाक्य-मन से ग्रमोचर समक्तकर, ध्यान-धारणा के ग्रतीत जानकर निश्चिन्त रहें इसमें हमें कुछ कहने या चिन्ता करने की ग्रावश्यकता नहीं किन्तु हम तुम्हारे बिना नहीं रह सकते! तुम ग्रन्त हो इसमें भी हमारी कोई हानि नहीं। तुमको जानना, ध्याना, भावना, देखना ग्रीर उपलब्ध करना कभी समाप्त नहीं हो सकता ये हम भी जानते हैं। किन्तु इससे क्या हम यह समभें कि जो कुछ हम देखते हैं उसके भीतर तुम तिनक भी नहीं हो ग्रथवा जो कुछ हम पाप्त करते हैं उसके द्वारा तुम्हारी प्राप्ति जरा भी नहीं होती ग्रथवा हम जो कुछ ग्रानन्द करते हैं वह सब तुमसे पृथक है। कीन

वीर पुरुष, ज्ञानी श्रयवा प्रेमिक मातृस्नेह श्रयवा दाम्पत्य-प्रेम का मान कर सकता है ? तुमको जानना, ध्याना श्रीर उपलब्ध करना शेष नहीं हो सकता इसीलिए तो तुम इतने मधुर हो। तुम अनन्त होकर ही तो इतने लोभनीय, इतने स्पृहनीय, इतने वरणीय हो। इसीसे तो तुम अनन्तकाल से अनन्त ज्ञानियों को, अनन्त प्रेमिकों को, अनन्त साधकों को अपने नाम, अपने गुण व अपने प्रेम से मोहित कर अपनी अनन्त लीला के सहायभूत किये हुए हो। हे ग्ररूप, हे ग्रमूर्त, तुम ही तो जगद्व्यापी विश्वमूर्ति हो । यह जगत् तुम्हारी ही प्रकटित अथवा व्यक्त श्रवस्था है। तुम ही तो "विश्वरूप, विश्वनाय, विश्वजीव-विग्रह" हो। तुम अरूप होकर भी अनन्त रूप प्रहणकर, अनन्त वेष घारणकर, अनन्त भाव से अनन्तलीला-रस विस्तार किये हुए हो। तुम जो सर्व-व्यापी हो इसीलिए तो सबके भीतर तुम्हारा दर्शन करना, सब के भीतर तुम्हारा ध्यान करना, सबके भीतर तुम्हारी पूजा करना श्रौर सबके भीतर तुम्हारी सेवा करना हमारी प्रधान साधना है। हे ठाकुर, तुम ही तो सृष्टि-स्थिति-लय-कर्ता हो हम श्राए हैं तुम्हारे पास से, जीवित हैं तुम्हारे द्वारा श्रौर श्रन्त में उस चरम दिन तुम ही में मिलकर हमारा लय होगा। तुम ही तो "श्रोत्रस्य श्रोत्रं मनसो मनो यद्वाचो ह वाचम् स उ प्राग्स्य प्रागः चन्नुपश्चन्तुः" हो । तुम हमारी त्राँखों के भीतर हो इसीलिए तो हमारी आँखें देख सकती हैं, कानों के भीतर हो इसीलिए तो हमारे कान सुन सकते हैं, मन के भीतर हो इसीलिए तो हमारा मन चिन्ता कर सकता है, तुम ही को लेकर तो हम "हेले-दुले-हेसे-खेले बेड़ातेछि कुत्हले" ( हँसते खेलते भूलते कुत्हल करते हैं )। तुमको वर्जन करके तो हमारा कुछ भी नहीं रह सकता, यहाँ तक कि हम भी नहीं रह सकते । जिनको छोड़कर हमारा व्यापार नहीं चलता, जिनको छोड़कर हम जीवित नहीं रहते, जिनको छोड़कर हमारे कान नहीं सुनते, श्राँखें नहीं देखतीं, मन चिन्तन नहीं करता, उनको क्या वर्जन किया जा सकता है। हे ठाकुर, तुम्हारा अभाव हमारे लिए कैसा अभाव है, तुमको उपलब्ध न करसकने में हमारी क्या हानि है—यह न समभने के तुल्य और अधिक अभाव हमारे लिए नहीं। तुम ही हमारे सर्वापेचा प्रिय हो; पुत्र से, वित्त से और जो कुछ हमारा है सबसे प्रिय हो—यहाँ तक कि आतमा से भी प्रिय हो, इसीलिए तो परमात्मा हो। "प्रेयः पुत्रात प्रेयो वित्तात् प्रेयोऽन्यस्मात् सर्वस्मात् यदेषः अन्तरतम आतमा"।

जिनको प्राप्त करके ऋौर कुछ प्राप्त करने को बाक़ी नहीं रहता, जिनको जान लेने से ग्रौर कुछ जानने को बाक्ती नहीं रहता, उन ईप्सि-ततम, प्रेमाधार, प्राणाराम को वर्जनकर जो जीवन में चलते हैं या चलना चाहते हैं वे महा ग्रन्ध हैं। जो 'प्रकृति' 'प्रकृति' (nature), 'विज्ञान' 'विज्ञान' ( science ) कहकर भगवान को वर्जन करना चाहते हैं वे एक बार भी विचारकर नहीं देखते कि प्रकृति का अन्तरात्मा कौन है। सब की सत्ता सुप्रतिष्ठित रखने के लिए, सब की पूर्ण-परिण्यति लाभ के लिए, सब की ज्ञान-वृद्धि के लिए और सबको आनन्द में विभोर रखने के लिए वे कैसे सचेष्ट हैं; प्रकृति देवी ऋपने प्राणाराम ऋन्तरात्मा के लिए, त्रपने परम पति की चरम तृप्ति के लिए, उनके पूर्ण विकास के लिए, कितनी व्यस्त हैं — वे एक बार भी इस विषय पर नहीं विचार करते । पुरुषचैतन्य के सान्निध्य के विना, पुरुषचैतन्य को वर्जनकर, प्रकृति का त्र्यस्तित्व तक नहीं रहता। त्र्यौर पुरुषचैतन्य के सहित ही जो प्रकृति त्रानन्दमयी, चैतन्यमयी है उसको त्रचैतन्य कहने में ये लोग कुछ भी संकोच नहीं करते। जिस प्रकृति के विषय में ये लोग श्रालोचना करते हैं वह वास्तव में प्रकृति-पुरुष की युगल मूर्ति है यह भी सोचने समभने का इनको अवकाश नहीं।

हे सत् स्वरूप! श्राकाश की शोभा, समुद्र का गाम्भीर्थ, पित्त्यों का संगीत, कुमुमों का सौन्दर्थ, बालकों की हँसी, माता का वात्सल्य, स्त्री का प्रेम जो सर्वदा हमारा मन हरणकर हमको उन्नसित रखता है वह

चुम्हारी ही सत्ता का चिणिक तथा आंशिक विकास है। हे ज्ञान्नस्वरूप ! राम, विशष्ठ, बुद्ध, शंकर, सौकेटीज़, नियूटन, कैन्ट, हैगल, स्रादि का ज्ञान तुम्हारी चिद्धिमूति का केवल कर्णमात्र है। हे त्र्यानन्दस्वरूप ! ईसा, मुहम्मद, चैतन्य, नानकादि का प्रेम तुम्हारे ही स्रानन्द की सामान्य विलास-विभूति है। जब तुम्हारे ऋतिरिक्त कुछ है ही नहीं ऋौर न कुछ रह सकता है तो क्या तुमको वर्जन किया जा सकता है। हे "भयानां भयं भीषणां भीषणानाम्", हे "गतिः प्राणिनां पावनं पावनानाम्", हे पालक, हे रक्तक, हे विभु, हे प्रभु, हे भूतभर्ता, हे प्रसिष्णु, हे प्रभविष्णु, हे नित्य, हे सर्वगत, हे स्थाणु, हे अचल, हे सनातन, हे "सर्वेन्द्रियगुणा भासं सर्वेन्द्रियविवर्जितं", हे "विभक्तेषु ऋविभक्तं", हे सर्वव्यापी, हे चरम पति, हे परम गति, हे अजर, हे अमर, हे "शुद्ध मपापविद्धम्", हे कवि, हे मनीषि, हे परिभू, हे स्वयम्भू, हे "याथातथ्यतोऽर्थ" के विधा-नकारी, हे ''सत्यम् ज्ञानम् अ्रनन्तम्'', हे शरण्यम्, हे वरेण्यम्, हे "शान्तं शिवं सुन्दरम्", हे "त्रानन्दरूपममृतं", हे हमारे यथा-सर्वस्व ! कृपाकरके अपने गुण से हमारे निकट प्रकट हो। तुम्हारे सत्य, ज्ञान श्रौर त्र्यानन्द की विभूति हमको सर्वदा उल्लिसितकर त्र्यानन्द में विभोर रखे।

#### पुरुषोत्तम

'महाशक्ति की उपासना के फलस्वरूप पुरुषोत्तम का श्रादर्श हृदय में जागरित होता है। महाशक्ति विश्वजननी हैं। वे पुरुष की श्रथवा जीव की जननी हैं श्रीर पुरुषोत्तम की श्रथवा ईश्वर की भी जननी हैं— केवल यही नहीं, एंक हिसाब से देखा जाय तो वे महाकाल की भी जननी हैं। पुरुषोत्तम एवं कालपुरुष एक ही महाशक्ति से श्राविर्भूत हुए हैं किन्तु दोनों का क्रियात्तेत्र श्रीर कार्यकलाप भिन्न है। सृष्टि के पूर्व-काल में जब पुरुषोत्तम श्रथीत् सत्यपुरुष का श्राविर्भाव होता है उसी समय कालपुरुष का भी श्राविर्भाव होता है। श्रखंड सत्ता खंडितवत्

होते समय सत्यपुरुष त्रौर कालपुरुष इन दो भागों में त्र्रात्मप्रकाश करती है। सत् एवं श्रसत्, ज्योतिः एवं तमः, श्रमृत एवं मृत्यु, एक-शब्दमें समस्त द्वन्द्व इन्हीं त्र्रापात-प्रतीयमान विरुद्ध तत्त्वों के विभिन्न प्रकाश हैं। खंडितवत् होते समय त्रात्मभिन्न जो त्रानात्म सत्ता त्रायवा जड़ सत्ता है उसका पहले स्फ़रण होता है; इसको मूल अविद्या का त्र्याविर्माव भी कह सकते हैं - इसी का नाम महाशून्य है। इस महाशून्य को आश्रयकर कालपुरुष ब्रह्मांडरूपी श्रपनी पुरी निर्माण करते हैं। पिंड श्रौर ब्रह्मांड, व्यष्टि व समष्टि रूप में, कालपुरुष के राज्य के ही श्रम्तर्गत हैं क्योंकि इन्हों के भीतर काल का विचित्र खेल प्रकाशित होता है। मन, माया, पंचभूत श्रीर समस्त प्राकृत उपादान इसी कालपुरुष के राज्य में विद्यमान हैं। किन्तु सत्यपुरुष महाशून्यके अतीत हैं, इनके निर्मल चिदानन्दमय धाम में काल का प्रवेश नहीं, गुरा की किया नहीं, भूतों का संचार नहीं श्रौर किसी प्रकार का मल या पाप वहाँ दृष्ट नहीं होता । पुरुषोत्तम जैसे चिदानन्दमय हैं वैसे ही उनके धाम श्रौर परिकरादि भी श्रनन्त वैचिन्यपूर्ण श्रौर चिदानन्दमय हैं। जीव अगु रूप में नित्य होते हुए भी इन्हीं पुरुषोत्तम का अंश है। सृष्टि के पारम्भ में, जीव की श्रनादि सुषुप्ति भंग हो जाने के पश्चात, जीव जब महाशक्ति की प्रेरणा से उद्बुद्ध होता है तब वह अपने स्वरूप और त्रपने परम उत्स को भूलकर, बहिर्मुख होकर, त्रात्मशोधन के लिए काल के अथवा महामाया के राज्य में निच्चित होता है। यह परमपुरुष का ही मंगलमय विधान है। जीव बाह्यतः परमपुरुष से. विच्छिन्न हो जाने पर भी वस्तुतः उनसे श्रलग नहीं होता। यद्यपि काल के राज्य में वह स्थूल, सूच्म व कारण देह में आवद है तो भी उसके हृदय के गुप्त श्रन्तस्तल में पुरुषोत्तम का श्राभास सूद्रम बीजरूप में निहित रहता है। यही अन्तर्स्थित चिदानन्दमय सत्ता काल के पूर्ण हो जाने पर जीव को पूर्ण पुरुषोत्तम की अनुभूति में समर्थ करती है। वस्तुतः पूर्ण पुरु-

योत्तम जीव के आत्मोत्कर्ष का चरम आदर्श है। काल के राज्य में त्रिगुर्गों के अधीन होकर जीव अपने को जैसा समभने लगता है वस्तुतः वैसा नहीं है क्योंकि माया और अज्ञान का आवरण दूर हो जाने पर जीव अपने अन्तर्स्थित चिदानन्दमय स्वरूप को उपलब्ध करलेता है। बाह्य जगत् यद्यपि काल के राज्य में होने के कारण ऋविद्या से प्रभावित प्रतीत होता है तथापि यह सत्य है कि काल के राज्य में भी पुरुषोत्तम का निर्मल स्वरूप विद्यमान है। सुतरां जीव अपनी चेष्टा द्वारा एवं महाशक्ति की कृपा से निर्मल दृष्टि लाभ करने पर पुरुषोत्तम का अपरोस् दर्शन भीतर श्रीर बाहर लाभकर चरितार्थ होता है। पुरुषोत्तम निराकार परमतत्त्व के ऋौर तत्त्वातीत परमसत्य के भी साकार विग्रह हैं। सृष्टि के त्रादिकाल में एक तरफ़ जैसे त्रात्म संकोच से 'त्रागु भाव' उदय होता है दूसरे तरफ़ उसका परिप्रक 'महान्' भाव भी उदय होता है। दोनों का त्राविर्माव एक ही समय होता है। जीव स्वयं 'त्राणु' है, उसके श्राराध्य परम प्रीति के निदान पुरुषोत्तम 'महान्' हैं। दोनों ही चिद्रूप हैं। जीव ख्रत्पज्ञ हैं, उसके उपास्य पुरुषोत्तम सर्वज्ञ हैं। जीव देश ख्रौर काल द्वारा परिच्छिन्न है किन्तु उसके प्रेमास्यद पुरुषोत्तम साकार होते हुए भी देश श्रीर काल द्वारा श्रपरिच्छिन्न हैं। जीव जन्म से ही कामना वासना से जर्जर ग्रीर चिर ग्रतृप्त है किन्तु उसके ग्राराध्य पुरुषोत्तम त्राप्तकाम, त्रात्माराम त्रौर नित्य-तृप्त हैं। जीव गुण त्रौर दोष का त्राधार है, उसका गुण भी दोष से मिश्रित है किन्तु पुरुषोत्तम त्रनन्त-कल्याणमय गुण के त्राधार हैं, उनमें दोष लेशमात्र भी नहीं एवं उनके अनन्त गुणों में प्रत्येक गुण विशुद्ध श्रौर कल्याणप्रद है। जीव संसार में त्राकर पंचभूत एवं त्रानन्त प्रकार के भौतिक विषयों की त्रारा-धनांकर किंचित श्रानन्द लाभ करने की चेष्टा करता है किन्तु ठीक सफल-मनोरथ नहीं होता। क्योंकि विषयों के संस्पर्श से जो त्रानन्द लाभ होता है वह मलिन, अस्थायी एवं दुःख में समाप्त होनेवाला है।

नेत्र रूप के लिए लालायित हैं किन्तु चतुर्दश भुवन में भी ऐसा रूप नहीं जिसका दर्शनकर उसकी रूप-तृष्णा शान्त होसके। इसी प्रकार जीव की प्रत्येक इन्द्रिय अपने-अपने रसास्वादन के लिए विषय की तरफ़ दौड़ती है किन्तु विषय के भीतर उसे ऐसा रस नहीं मिलता जिसकी प्राप्तकर उसकी इन्द्रियों की रस-तृष्णा चिरकाल के लिए शान्त हो जाय । ऐसी स्थिति में ही पुरुषोत्तम की त्राराधना की सार्थकता सम्यक् रूप से समभ में त्राती है। पहले ही बताया जा चुका है कि पुरुषोत्तम निराकार के साकार विग्रह हैं। उनके रूप के एक कर्ण की भी तुलना श्रनन्त विश्व में किसी के साथ नहीं की जासकती। उनके रूप का एक क्या प्राप्त होजाने से कोटि कन्दर्प मोहित होजाते हैं। उनके रूप का दर्शन लाभ करने के लिए त्रपनी इन्द्रियों की सब मिलनता शुद्ध करनी होती है श्रौर श्रपने को भक्ति श्रौर प्रेम के श्रंजन से श्रनुरंजित करना होता है। तब उस दिव्य सामान्यतः श्रदृश्य रूप की श्रमन्त माधुरी की एक छटा त्राविर्माव होती है। चकोर जैसे चन्द्र-किरण पान करता है उसी प्रकार जीव के नेत्र उस रूप-रस को पानकर श्रपनी सत्ता की सफलता अनुभव करते हैं। चत्तु रूप दर्शन के लिए रचे गये हैं यह सत्य है किन्तु जागतिक खंडित श्रीर मिलन रूप दर्शन के लिए नहीं। जैसे मधु का अभाव हो तो गुड़ से निर्वाह कर लिया जाता है वैसे ही अप्राकृत परम-रूप की आस्वादन शक्ति के अभाव से जीव जागतिक प्राकृत रूप से ही त्रपना काम चलाता है। लेकिन रूप-दर्शन की प्यास इससे नहीं मिटती। इसी तरह अन्य इन्द्रियों की स्वाभाविक आकांचा के सम्बन्ध में भी समभ लेना चाहिए। एकमात्र पुरुषोत्तम को प्राप्त करने के अनंतर ही जीव की प्रत्येक इन्द्रिय चिरकाल के लिए तृप्ति लाभ करती है। यह त्रप्राकृत रूप-रस-त्र्यास्वादन का सौभाग्य लाभ हो-जाने पर प्राकृत रूप-रस फिर उसको त्राकर्षित नहीं कर सकता । साधना के प्रभाव से ऐसी भी अवस्था आजाती है जबकि प्राकृत रूप-रस जीव

की रागरंजित दृष्टि के सम्मुख श्रप्राकृत रूप-रस में परिण्त होजाता है। यही श्राप्तकाम श्रवस्था है।

श्रवश्य यह इन्द्रियों के सम्बन्ध में कहा गया। इसी प्रकार जो गुण हमारे चित्त को श्राकर्षित करते हैं—जैसे, शील, श्रीदार्य, गाम्भीर्य, प्रेम, दयालुता, च्रमा, वात्सल्य, श्रानुगत्य, प्रीति, सौहार्च, वीर्य, श्रोजः, प्रकाश—ये सब पुरुषोत्तम के स्वरूप में पूर्णत्या चिर देदीप्यमान हैं। ये उनके स्वभावसिद्ध गुण् हैं—ये कल्पना द्वारा उनमें श्रारोप किए जाते हैं। साधक में इन गुणों का किंचित प्रकाश होजाने से ही वह धन्य होजाता है। किन्तु वस्तुतः साधक का लच्च परिच्छित श्रादर्श नहीं है—परम पुरुष का विराट श्रादर्श है। इसलिए वह श्रल्य प्राप्ति से सन्तुष्ट नहीं होता। वह भूमन् को श्रपना करलेना चाहता है। पुरुषोत्तम ही भूमन्-पुरुष हैं। जब तक मनुष्य उनको प्राप्त न करले तब तक उसके हृदय की श्रत्यता चिरकाल के लिए विदूर नहीं होती। मनुष्य स्वयं जिनका श्रंश है उनके स्वरूप को क्रमशः श्रात्मविकास द्वारा पूर्णत्या श्रनुभव किये बिना कैसे तृत होसकता है।

यह अनुभव सामान्यतः तीन प्रकार का होते हुए भी विशेषतः दो प्रकार का माना गया है। यह पहले ही बताया गया है कि पुरुषोत्तम निराकार ब्रह्म के साकार प्रकाश हैं। इसलिए साधक को भी निराकार ब्रह्मानुभृति की भित्ति पर इस साकार पुरुषोत्तम की अनुभृति को प्रतिष्ठित करना होगा। ऐसा न कर सकने से पुरुषोत्तम का अनुभव केवल माया का खेल प्रतीत होगा। ऊपर जो दो प्रकार का विशेष अनुभव बताया गया है उनमें एक अन्तर है और दूसरा बाह्म। अपने अपने हृदयाकाश के अन्तरत्तल में पुरुषोत्तम की जो चिदानन्द ज्योतिर्भय रूप में अनुभृति है वह अन्तरिक है क्योंकि वह एकाग्रीकृत और भक्तिरागरंजित अन्तर्भुख मन के द्वारा सम्पन्न होती है। इसीलिए इसको एकेन्द्रियवेच कहा गया है। इस अवस्था में उनका रूप, रस, शब्द, स्पर्श, गंध सभी

श्रनुभव किये जा सकते हैं श्रौर स्पष्टतया श्रास्वादन भी किये जा सकते हैं किन्तु मन के द्वारा हृदय के भीतर । उनका श्रपूर्व रूप दर्शन में श्राता है किन्तु वाह्य चत्तु से नहीं केवल श्रन्तमुंख मन के द्वारा । उनका श्रपूर्व वाणी सुनी जाती है किन्तु वाह्य श्रोत्रेन्द्रिय से नहीं श्रन्तमुंख मन के द्वारा । उनका रूप-रसादि प्रत्येक गुण श्रास्वादन होता है किन्तु श्रन्तमुंख मन के द्वारा, विहमुंख इन्द्रियों से नहीं । यहाँ तक कि वार्तालाप भी की जा सकती है श्रौर प्रत्युत्तर में उनकी स्नेह-वाणी भी सुनी जा सकती है किन्तु यह भी एकमात्र मन के द्वारा ही सम्पन्न होती है क्योंकि यह सब भीतर का व्यापार है । परमात्मा-साधन की योगस्थ श्रवस्था में यह श्रनुभूति लाभ होती है । यह ब्रह्मानुभूति से विलच्नण है ।

इसके पश्चात एक श्रीर विशेष श्रनुभूति है जो इससे श्रेष्ठ है। यह अनुभूति सब इन्द्रियों की सहायता से होती है। इस अनुभूति में पुरुषो-त्तम का स्वरूप-दर्शन भीतर ही नहीं प्रत्युत बाहर भी होता है। नेत्र उनका रूप देखते हैं, कान उनका शब्द सुनते हैं, नासिका उनके अङ्ग की दिव्य गन्ध अनुभव करती है, रसेन्द्रिय उनका अमृत-रस आस्वादन करती है श्रौर सब श्रङ्क उनका स्पर्श श्रनुभवकर पुलिकत हो जाते हैं। इस श्रवस्था में वे सब इन्द्रियों के गोचर होकर बाहर प्रकाशित होते हैं श्रीर सब इन्द्रियों की चिरतृप्ति विधान करते हैं। श्रमादि काल से ज़ीव के चत्तु इसी रूप के दर्शन के लिए तृष्णातुर थे। इसी रूप के दर्शन से श्रनादि तृष्णा चिर तृप्ति में विश्राम करती है। इसी प्रकार श्रन्य इन्द्रियों के सम्बन्ध में भी समम्भना चाहिए। ज्ञान के पथ में ब्रह्मानुभूति से त्रात्मा की तृप्ति होती है, योग के पथ में परमात्मानुभूति से त्रान्तः करण की तृप्ति होती है श्रौर भक्त के पथ में भगवदनुभूति से बाह्येन्द्रियों की तृप्ति होती है श्रीर साथ-साथ देह शुद्ध होकर भावदेह रूप में परि-णित लाभ करती है। इसका कारण यह है कि पुरुषोत्तम का स्फुरण बाहर होने से उसके अनुभवकर्ता साधक का भी तदनुरूप स्फुरण ही

जाता है। अर्थात् भावदेह में अधिष्ठित हो जाने से ही साधक भाव के टाकुर अपने इष्टदेव को भक्ति-एंस्कृत इन्द्रियों द्वारा बाहर आस्वाद कर लेता है।

योग के पथ में अन्तर के अन्तस्तल में पुरुषोत्तम का ज्योतिर्मय स्वरूप दर्शन होता है। तब योगी-साधक अपने मनोमय देह में यह अनुभूति लाभ कर लेता है। कारण, काया के अनुरूप भाव में ही भीतर अथवा बाहर पुरुषोत्तम का दर्शन सिद्ध होता है।

प्राकृत एवं श्रप्राकृत दोनों काया के श्रिममान से मुक्तावस्था लाभ करने पर स्वयंप्रकाश ब्रह्म की श्रमुभूति होती है। यही पुरुषोत्तमा-नुभूति की भित्ति स्वरूप है।

पहले बताया गया है कि जीव श्रनादिकाल से काल के राज्य में विचरण कर रहा है। जब तक पुरुषोत्तम का पूर्णरूप में साज्ञात्कार न हो तब तक काल से सम्बन्ध ऋनिवार्य है। पुरुषोत्तम का साज्ञात्कार यदि पूर्णतया न होकर त्र्यांशिक हो तो काल से त्र्रव्याहित भी त्रांशिक ही होगी। काल का राज्य जैसा है ठीक वैसा ही रहता है। साधक अपने पुरुषोत्तम के दर्शन से उनके धाम में प्रवेश करने का सामर्थ्य लाभ करता है। जब प्रत्येक जीव साधक श्रवस्था प्राप्त कर इस प्रकार श्रपने अन्तर्निहित पुरुषोत्तम भाव को प्रस्फुटित कर सकेगा तभी यह काल का राज्य पूर्ण ब्रह्म-राज्य में परिणत होगा, इससे पहले नहीं। इसलिए पुरुषोत्तम भाव के साधक की त्र्यान्तरिक गम्भीर प्रार्थना एकमात्र इसी मंगलमय महालद्य के लिए उठती है। परम पुरुष जैसे स्वयं स्वभावतः त्र्याप्तकाम होते हुए भी सब जगत् के कल्याण के लिए कर्म करते हैं वैसे ही परम पुरुष के भक्त-साधक, उन्हीं का ब्रादर्श सामने रखकर, स्वयं त्राप्तकाम होकर, स्वयं पुरुषोत्तम को प्राप्त करके भी सब जीव जिससे उनको प्राप्त कर सकें इस विषय में चेष्टा करते हैं। यही महा करुणा है। अपने आप परमानन्द लाभकर जिससे तद्रूप परमानन्द

सर्व लाभ कर सकें इस विषय समग्र विश्व के मङ्गल के लिए वे व्यापृत रहते हैं।"

## भगवान, इष्ट और गुरु

"भगवान, इष्ट ग्रौर गुरु के सम्बन्ध में साधक-सम्प्रदायों में विभिन्न मत प्रचलित हैं। इसी मतभेदानुसार साधकों के भावों में भी भेद पाया जाता है। जिससे इस विषय में सबके मन में एक स्पष्ट धारणा हो जाय इसलिए यहाँ इन तीन तत्त्वों के सम्बन्ध में दो एक बातें बताई जाती हैं।

भगवान चैतन्यमय त्रानन्दमय महासत्ता स्वरूप हैं। देश, काल त्रथवा निमित्त द्वारा सीमावद्ध नहीं हैं। विश्वव्यापी एवं विश्वातीत हैं। सृष्टि, स्थित त्रौर संहार शक्ति का कार्य है। जीव उन्हीं का त्रंश है एवं उन्हीं से उद्भूत होकर माया के त्रावरण से त्रावृत होने के कारण त्रपने को उनसे पृथक् समभता है। माया का त्रावरण त्रपसारित हो जाने से ही यह भेदभाव दूर हो जाता है त्रौर जीव भगवान के साथ त्रपना एकत्व त्रानुभव करने में समर्थ होता है। माया भी वस्तुतः कोई पृथक् वस्तु नहीं है। यह भी श्रीभगवान के त्रात्मस्वरूप की त्रावरणकारिणी त्रौर जगत् की सृष्टि-स्थित-संहार-विधायिनी शक्ति है।

इष्ट श्रथवा इष्टदेवता नित्यसिद्ध सर्वव्यापी भगवत्सत्ता के ही श्रांशिक प्रकाश हैं। श्रांशिक प्रकाश होने पर भी इष्ट की सत्ता भगवत्सत्ता से सम्पूर्णतः श्रभिन्न है। साधक-जीव का मायावरण जिस परिमाण में विदूरित होता है ठीक उसी परिमाण में इष्ट को भगवत्-स्वरूप भाव में ग्रहण करने का सामर्थ्य लाभ होता है। जो इच्छा श्रथवा श्रभिलाषा का विषयीभूत है उसी का नाम है इष्ट । मनुष्य श्रानन्द भिन्न श्रीर किसी वस्तु की साचात् रूप में कामना नहीं करता। दुःखजर्जरित, श्रमन्त प्रकार की तीव्र व्यथाश्रों श्रीर वेदनाश्रों से क्लिष्ट तथा विविध

लांछनात्रों से लांछित मानव-हृदय स्वभावतः ही त्रानन्द के लिए लालायित होता है। वह जिस त्रवस्था में है वह दुःख-बहुल त्र्यनिष्ट संसार-मरुभूमि है। इस त्र्यनिष्ट में जो करुणा-परवश होकर इष्ट का प्रदर्शन त्र्यथवा इष्ट-प्राप्ति का संधान दान करते हैं उन्हीं का नाम 'गुरु' है।

पहले बताया गया कि इष्ट ग्रानन्द का ही नामान्तर है। यह त्र्यानन्द स्वरूपतः भगवान के त्र्यानन्द से पृथक् न होते हुए भी दुःख-क्लिष्ट साधक के भावानुसार नाना प्रकार का होता है। इसीकारण त्रानन्द एकं होते हुए भी उसकी प्रकाशमय मूर्ति अनेक रूप धारण करती है। सुनिपुण चिकित्सक जैसे प्रत्येक रोगी के लिए उसके रोगा-नुसार योग्य श्रौषधि की व्यवस्था करता है ठीक उसी प्रकार गुरु ताप-क्लिष्ट जीव को उसकी रुचि, प्रकृति तथा संस्कारानुसार अनुरूप इष्ट पदान करते हैं। यद्यपि इष्ट मूल में एक ही है एवं सब ही इष्ट उन्हीं परम-इष्ट श्रीभगवान त्रथवा परमात्मा के त्रंशस्वरूप हैं तथापि भाव के वैचिन्यानुसार इस प्रकार की व्यवस्था करनी पड़ती है। इष्ट का साधनकर ऋर्थात् अपनी प्रकृत्यानुसार व्यक्तिगत आदर्श का अनुसरण-कर सिद्धिलाभ के पश्चात्, साधक स्रभाव से अथवा प्राकृतिक दुःख-क्लोश से मुक्ति लाभ करता है। तब साधक इष्टबल से बलिष्ठ होकर भगवान का पूर्णस्वरूप धारण करने के लिए साधन पथ पर अप्रसर हीता है। जब तक इष्टिसिद्ध प्राप्त न हो तब तक साधक दुर्वल एवं हीनवीर्य रहता है किन्तु इष्टलाभ के पश्चात् साधक की शक्ति और त्र्यानन्द पूर्ण विकास प्राप्त करते हैं। उस समय भगवान को पूर्णतया धारण करने की योग्यता उत्पन्न होती हैं।

यह पहले ही कहा जा चुका है कि इष्ट श्रंशस्वरूप हैं श्रौर भगवान श्रंशिस्वरूप हैं किन्तु वस्तुतः भगवत्-स्वरूप गुरु का ही तात्विक रूप है क्योंकि गुरु श्रीभगवान से श्रभिन्न हैं। भगवान जैसे श्रानन्द श्रथवा इष्टरूप में उसके निकट त्राविर्भूत होते हैं साधक भी त्रानन्द पातकर जिस मूलप्रसवण से वह त्रानन्द निःसत हुन्ना है उन्हीं गुरुरूपी भगवत्-स्वरूप को धारण करने की चेष्टा करता है। स्रानन्दलाभ के पूर्व इन महाचैतन्यरूपी गुरु का संधान पाना दुर्घट है। कारण पहले गुरु का जो स्वरूप देखने में आता है वह आनन्द से संश्लिष्ट होता है किन्तु आनन्द प्राप्ति के पश्चात् गुरु का परम रूप जो ग्रानन्द के भी ग्रातीत है साधक को दृष्टिगोचर होता है। गुरु का गुरुभाव तभी उसकी दृद्यंगम होता है श्रौर तभी वह श्रपने श्राप को लघु समभ पाता है। उसका समस्त ऋहंकार चूर्ण हो जाता है श्रीर विशुद्ध श्रानन्द भोग करने की वासना भी चिरकाल के लिए उन्मूलित हो जाती है। यही उसके स्रात्मसमर्पण की अवस्था है। साधक-शिष्य इस प्रकार गुरु को महान एवं अपने को अगु बोधकर जब श्रीगुरु के चरणों में अपने आप को अकातर भाव से अप्रण करता है अौर स्वयं सम्पूर्णतः रिक्त होजाता है तय वे 'महतो महायान्' गुरु भी श्रपने को साधक के निकट निःशेषतः श्रपंण करते हैं जिसके फ़लस्वरूप वह रिक्तस्थान पूर्ण होकर प्रस्फुटित हो उठता है। एक तरफ़ साधक-शिष्य के एवं दूसरी तरफ़ गुरु के आत्मसमर्पण के फलस्वरूप एक ग्रखंड स्वयंप्रकाश ग्रात्मा स्वतः उज्ज्वल रूप में जाग उठती है। उस समय गुरु शिष्य का भेद नहीं रहजाता। तब एकमात्र त्रात्मा ही श्रपनी महिमा में विराज करत है। तभी समभ में श्राता है कि जो भगवान हैं, वे ही इष्ट हैं, वे ही गुरु हैं और वही अपनी त्रात्मा है। परोच् ज्ञान की त्रवस्था में भगवान समभकर जिनको बहुत दूर स्थापन किया था ब्रात्मदर्शन के पश्चात् उनको निकट से भी निकटतर रूप में, अपने ब्रात्मस्वरूप में, उपलब्ध करलिया। यहीं साधक की साधना की परिसमाप्ति है।

पहले, गुरु साधक को इष्ट दानकर दुःख के भीतर उसको नित्या-नन्द का सम्धान प्रदान करते हैं। तत्पश्चात् शिष्य की योग्यता वृद्धि के फलस्वरूप गुरु के परम अनुग्रह से भगवत्-स्वरूप का साज्ञात्कार होता है। वास्तव में यही गुरु का साज्ञात्कार है। इसके अनन्तर एक अगेर गुरुभाव अथवा भगवद्भाव कट जाता है और दूसरी ओर जीव-भाव भी जाता रहता है। उस समय एकमात्र अद्वेत परमात्मतत्त्व की ही स्फूर्ति रहजाती है। तब भक्त-जीव, आराध्य-भगवान, मध्यवतीं इष्ट एवं पथ-प्रदर्शक गुरु सभी अखरड ऐक्यसूत्र में ग्रथित दिखाई देते हैं। इस अवस्था में कर्त्तव्य रूप में कुछ नहीं रहजाता। तब जो कुछ स्फुरित होता है उसको स्वभाव की लीला समभना चाहिए"।

### गुरुतत्त्व महारामा अस्तरा महारामा

'गिरित अज्ञानं इति गुरुः'—जो अज्ञानरूपी अन्धकार दूर करते हैं वे गुरु हैं। कोई-कोई कहते हैं 'गु' शब्द का अर्थ है अन्धकार, 'रु' का अर्थ है आलोक। जो अन्धकार से आलोक में लेजाते हैं, जो अन्ध को दिव्य दृष्टि दानकर—स्वरूप-विस्मृत को आत्मस्वरूप दिखाकर—उसको स्वरूप में स्थिति लाभ करने की योग्यता दान करते हैं, जो स्वभाव के पथ पर प्रवृत्त करदेते हैं, जो साधक के भीतर का स्रोत उसको धारण करादेते हैं अर्थात् जो साधक को स्रोतापन्न करदेते हैं, जो अवान्तर धारा को परित्यागकर स्वाभाविक धारा में प्रतिष्ठित करदेते हैं, जो प्रज्ञानेत्र खोल देते हैं—वे ही गुरु हैं। इस प्रसङ्ग में यह क्षोक तुलनीय है:—

#### अज्ञानतिमिरान्धस्य ज्ञानांजनशलाकया। च जुरुन्मीलितं येन तस्मै श्रीगुरवे नमः॥

गुरु शिष्य के चित्त को शुद्ध श्रौर शान्तकर उसको विशुद्ध सत्त्व में प्रतिष्ठित करने का प्रयत्न करते हैं। शिष्य सत्-शक्ति प्रधान है, गुरु चित्-शक्ति प्रधान हैं, इष्ट श्रानन्द-शक्ति प्रधान हैं; भगवान् में सत्ता, चैतन्य श्रौर श्रानन्द्र का श्रपूर्व समन्वय है। गुरु का प्रकृत स्वरूप तत्त्वातीत है। गुरु भगवान् की चित्-विभूति हैं। मुख्य गुरु चैतन्यमय ईश्वर हैं। ईश्वर की अनन्त शक्तियों में अनुप्रहशक्ति ही गुरु है। अतः गुरु कृपाशक्तियुक्त श्रीभगवान् हैं। गुरु वे हैं जो नीचे उतरकर बद्धजीव के प्रहण्योग्य होते हैं, उसको आकर्षित करते हैं, धाम में लेजाते हैं, उसकी पूर्वस्मृति जगाकर उसको स्वरूप-प्रतिष्ठित करते हैं। गुरु का मुख्य कार्य है पतित का उद्धार अर्थात् शिष्य को ज्ञान दानकर घर के लड़के को अपने घर वापस पहुँचा देना।

जहाँ कहा गया है 'मद्गुरुः श्रीजगद्गुरुः', उसका तालर्य यह है कि जगत् में जो भी प्रकृत ज्ञान प्रचार कर गये हैं वे सभी गुरु हैं। सब सम्प्रदाय गुरु की त्रावश्यकता स्वीकार करते हैं।

साजात परमेश्वर ही सद्गुरु हैं अथवा उनके अनुग्रहपात तत्स्व-धर्मापन जीवन्मुक्त अधिकारी पुरुष गुरु हैं। भगवान ही आचार्यदेह में अधिष्ठित हुए सब बन्धन छिन्नकर मोज्ञदान करते हैं। वे एकाधार में ज्ञानी और योगो हैं। वे जीव का पशुत्व दूरकर उसको सर्वज्ञत्व, सर्व-कर्तृत्व और शिवत्व तक दान करसकते हैं। गुरु में शिष्य को उद्धार करने का सामर्थ्य होना चाहिए। इसीलिए कहा है:—

# इष्टदेव-स्वरूपो यः सिचदानन्दविग्रहः। अस्तर्वात्रः । शुद्धो बुद्धः प्रमुक्तश्च गुरुरादर्शमानवः॥

शक्ति नाम की भगविदच्छा की प्रेरणा से सद्गुरु लाभ करने की अभिलाषा उत्पन्न होती है। सद्गुरु प्राप्ति का मूल कारण है भगविद्युष्ठ । शिष्य का स्वभाव ही भगवत्-कृपा आकर्षण करलेता है— "शिष्यप्रजैव बोधस्य कारणम्"।

मन्त्रदान—साधक का काम है भगवत्-इच्छा के त्रागे त्रात्म-समर्पण करना; गुरु ऐसा पुरुष होना चाहिए जो जानता हो कि हमारे जीवन में भगविदच्छा क्या है। शिष्य का काम है गुरु की इच्छा के त्रागे त्रात्मसमर्पण करना। गुरु का काम है शिष्य के जन्मजन्मा- न्तरीण संस्कार, माता-पिता का सम्पूर्ण इतिहास और शिष्य के पूर्व-जन्म के समस्त परिचय से अवगत होकर शिष्य का कमप्थ निर्णय कर देना और जिससे उसके जीवन में भगविद्च्छा पूर्ण सफलता लाभ कर सके उस विषय चेष्टा करना। गुरुदत्त (मन्त्र) बीज में ये सब तत्त्व निहित रहते हैं। शिष्य का काम है उस बीज से एक पूर्ण परिणत वृद्ध उत्पन्न करना। गुरु को शिष्य का सब भार लेना होता है। दीचा का अभिप्राय है भगवत्-कृपा लाभ की प्रणाली दिखा देना। जिससे प्रसुप्त चैतन्य जागरित हो उसी का नाम दीचा है। गुरु शिष्य को दिव्यदेह—सिद्धदेह—दान करते हैं; गुरु इष्टलाभ में सहायक होते हैं; इष्ट-देवता उन्हीं के स्फुरण हैं। इष्टतत्त्व की अपेचा भी गुरुतत्त्व की प्रधानता है। इष्ट केबल चिन्मय हैं किन्तु गुरु चिन्मय और कियामय दोनों हैं। गुरु ही स्वरूपप्रतिष्ठकरके शिष्य की इष्टप्राप्ति में सहायक होते हैं।

हम।री साधना—हमको भगवान जैसे चलाना चाहते हैं, हमारे भीतर भगविद्ञा जिस प्रकार पूर्ण सफलता लाभ करे, जिससे हम भगवान से तन्मयता लाभकर उनकी इच्छापूर्णता में केवल निमित्त कारण होसके यही हमारी साधना है। मैं भगविद्ञ्छा नहीं जानता किन्तु जो उसको जानते हैं श्रौर सुफको समफाकर भगविद्ञ्छा पूरण करने का इच्छुक श्रौर समर्थ करसकते हैं वे ही मेरे गुरु हैं। श्रतएव गुरु को श्रात्मसमर्पण का श्रथ है भगवान को श्रात्मसमर्पण करना। गुरु ऐसा होना चाहिए जो श्रपने स्वार्थ के लिए भगविद्ञ्छा को विकृत न करें।

तन्त्र शास्त्र में चार गुरुश्रों का उल्लेख पाया जाता है:—(१)
गुरु (उपदेष्ट्रगण), (२) परम गुरु (मन्त्रद्रष्टा ऋषि), (३ मन्त्र-शक्ति
(जिससे मन्त्र श्रमिव्यक्त होता है), (४) श्रनादिनाथ महाकाल (गुरु,
परम गुरु, परमेष्ठी गुरु, परात्पर-गरु)। हमरण रहे कि सद्गुरु पृथ्वी पर

दुर्लभ है। अनिधकारी, व्यवसायी, कपटी, स्वार्थपर गुइस्रों के कारण ही भारतवर्ष आज इस दुर्दशा में पहुँच गया है। इसलिए सर्वसाधारण को प्रकृत गुरु का स्वरूप समका देना होगा। गुरु होना चाहिए इष्ट पुरुषोत्तम की मूर्ति—संयत, शुद्ध, निर्लोभी, आत्मदर्शी, ज्ञानी तथा आदर्श नेता। इष्ट होना चाहिए पुरुषोत्तम (Perfect in every Perfection)—ससीम देह में असीम का पूर्ण प्रकाश (Purer than Purity itself)। भगवान् के सम्बन्ध में समस्त विकृत धारणा दूरकर उनका प्रकृत स्वरूप यथासम्भव सुन्दर रूप में संसार के सामने रखना होगा।

#### इष्टतत्त्व

जो इच्छा का विषय है, जिसको प्राप्त करने की मनुष्य इच्छा करता है उसी का नाम इष्ट है। इष्ट की प्राप्ति साधन-भजन का ही नहीं प्रत्युत जीवन का भी लंच्य है। जिसके द्वारा साचात् अथवा परोच्च रूप से इष्ट की प्राप्ति में बाधा पड़े—जिसको मनुष्य परिहार करने की चेष्टा करता है, उसी को अनिष्ट कहते हैं। अतएव 'इष्ट' का अर्थ है अभिलिषित अथवा प्रार्थित विषय। इष्ट वरणीय, लोभनीय और स्पृहनीय वस्तु है। आत्मा का स्वरूप आनन्द है, आत्मा के लिए ही आनन्द है; मेरे लिए ही तो सब है, मैं न होऊँ तो आनन्द कौन करेगा? "आत्मार्थ सर्वे प्रियं भवति"। आत्मा सिचदानन्द है इसीलिए इम जीवित रहना चाहते हैं, जानना चाहते हैं, आनन्द करना चाहते हैं।

यद्दृष्ट्वा नापरं दृश्यं यद्भूत्वा न पुनर्भवः। यज् ज्ञात्वा नापरं ज्ञेयं तिदृष्टमवधारय॥ (जिसको देखकर श्रौर कुछ देखने को बाक्षी नहीं रहता, जो होजाने पर श्रौर कुछ होना बाक्षी नहीं रहता, जिसको जानकर श्रौर कुछ जानना बाक़ी नहीं रहता ऐसे इष्ट की निश्चयकरके धारणा करनी चाहिए।)

परमात्मा ही परम इष्ट वस्तु हैं। वे गम्भीरता में भी परम हैं (परम in intensity) एवं व्यापकता में भी परम (परम in extensity) हैं। अर्थात् वे अनन्त हैं उनकी अपेचा अष्ठ सार वस्तु कोई नहीं है और वे ब्रह्म—सर्वव्यापी—हैं। ऋषियों ने गहरी डुबकी लगाकर नेति नेति साधन द्वारा उनकी गम्भीरता उपलब्ध की और उनको सर्वव्यापी कहकर घोषण किया। ये परमात्मा ही हमारे परम इष्ट वस्तु हैं। वे एक अखंड अद्वय तत्त्व हैं। जीव-जगत् उनकी उपाधि हैं। वे जीव-जगत् वेष से आवृत हैं। इसी आवरण के कारण हम अखंड को खंडित समभते हैं। अज्ञान की आवरणशक्ति ने उनको ढक रखा है और विचेपशक्ति ने उनको अनन्त देहादिरूप में कल्पना कर, जीव को देहादि में आवद्ध कर, देहात्म-बुद्ध दान करदी है।

सचिदानन्द वस्तुतः एक वस्तु होते हुए भी हम सत्ता, चैतन्य और आनन्द को त्रिधा विभक्त भाव में अनुभव करने के लिए बाध्य हो गए हैं। सदंशप्रधान भाव में वे विशुद्ध सत्ता हैं, चिदंशप्रधान भाव में वे स्रष्टा और भोक्ता हैं और आनन्दांशप्रधान भाव में वे भोग्य, हर्य, इष्टरूप बने बैठे हैं। शिष्य सत्-प्रधान, गुरु चित्-प्रधान, इष्ट आनन्द-प्रधान हैं और भगवान सत्ता-चैतन्य-आनन्द के अपूर्व समन्वय हैं।

शिष्य एक देहाविच्छन्न जीव है, उसके भीतर भगवत्-कृपा से देहादि की आसिक्त कम होकर प्रकृत 'में' के संघान की प्रवृत्ति उत्पन्न होगई है। तब गुरु उसके कामना, वासना, श्रहंकार, निजमुखस्पृहादि दूरकर उसको प्रकृत द्रष्टास्वरूप में लेजाने की चेट्टा करते हैं। उसके भीतर की आगन्तुक मिलनता दूरकर, उसके चित्ता को शूल्य में परिणतकर, उसको विशुद्ध सत्ता स्वरूप में स्थित करने का प्रयन्न करते हैं और

जिससे उसके भीतर ब्रात्मतत्त्व का स्फुरण ब्रारम्भ हो इस विषय सचेष्ट रहते हैं। उसके ज्ञाननेत्र खोलकर उसको प्रकृत द्रष्टा बना देते हैं। तब शिष्य ऋपने देह में आत्मा को प्राप्तकर आत्मभाव में ऐसा विभीर होजाता है कि 'श्रुव की भाँति इस भय से कि कहीं यह भाव जाता न रहे' उसकी ग्राँख खोलने की इच्छा नहीं होती। किन्तु जो वस्तु सर्व-गत है उसको केवल अपने भीतर प्राप्त करने से पूर्ण रूप में प्राप्त करना नहीं होता—उसका सर्वत्रदर्शन करना होगा, सर्वत्र उपलब्ध करना होगा। इतने दिन जो शरीर से प्रीति करता था उसका हेतु न जानने के कारण देहादि में त्र्यासक्त होगया था। सद्गुरु की कृपा से त्र्यव उसे मालूम होगया कि उसकी देह के भीतर उसका प्रियतम आत्मा है। इसीलिए अज्ञातरूप से वह उसको देहपीति रूप में अनुभव होता था। श्रौर श्रात्मा का स्वरूप सर्वव्यापी होने के कारण जिसके भीतर वह त्रपने त्रात्मा को जितना त्रिधिक त्रमुभव करता था उतना ही वह व्यक्ति उसको अधिक आत्मीय मालूम होता था अर्थात् उतनी ही वह उससे अधिक प्रीति करता था। अब गुरु ने आत्मा के संधान का कौशल उसको बता दिया, फलतः 'यत्र यत्र मनो याति ब्रह्मण्स्तत्र दर्शनम्' होने लगा । अब धीरे-धीरे सब पदार्थ उसको प्रिय मालूम होने लगे-सव पदार्थ उसके प्रिय इष्टरूप में प्रतीयमान होगये। कालान्तर में जब सब पदार्थ उसको अपने आत्मा की विभूतिरूप में श्रनुभव होने लगे तब उसके भीतर इष्टतत्त्व का स्फुरण श्रारम्भ हुश्रा जिसने क्रमशः त्राकृति लाभ की। वह मूर्ति चंडी के 'ग्रशेषदेवगण-समूह-मूर्त्ति, एकैकस्था नारीमूर्ति' के समान होगई। वह मूर्ति एका-धार में उसकी समस्त इन्द्रियों तथा स्नात्मा की पूर्ण तृप्ति विधान करने लगी। वह मूर्त्ति समस्त रूपों की चरम परिणति होगई। तब सब रूपों की चरम परिणाति त्रारम्भ हुई त्रौर सब रूपों में उनका दर्शन होने-लगा । "कृष्णमयी कृष्ण जार अन्तरे बाहिरे, जाहाँ जाहाँ नेत्र पड़े ताहाँ

कृष्ण स्फुरे।" 'जित देखों तित श्याममयी है।' समस्त इन्द्रियाँ तथा श्रात्मा उनके सौन्दर्य-माधुर्य के सागर में डूबगये।

इस अवस्था में भूत की ओर दृष्टि की तो भूत, चित्त की कल्पना मुक्त होने के कारण, शुद्धसत्व में परिणत दिखाई दिया। चित्त की ओर देखा तो चित्त, भूत की कामना-वासना से मुक्त होजाने के कारण, शुद्धचित्स्वरूप में परिणत प्रतीत हुआ। सभी पदार्थ स्वरूप-प्रतिष्ठ, ब्रह्मभावापन्न, प्रतीत होने लगे।

सद्गुर जब साधक का दिव्य दर्शन खोल देते हैं तब वह सब हश्यों में ग्रात्मा तक देखने लगता है। ग्रतएव जिनको उसने इष्टरूप में भीतर देखा था उनका बाहर सर्वत्र दर्शनकर साधक स्वयं इष्टमय होजाता है। इष्ट का यह सर्वव्यापी भाव ही भगवद्-भाव है।

ऊपर से नीचे उतरते समय—ग्रवरोहण के समय (सृष्टि के समय)—पहले भगवान, पीछे इष्ट ग्रीर ग्रन्त में गुरु रहते हैं। परन्त ऊपर जाते समय—ग्रारोहण के समय (लय के समय)—पहले गुरु, पीछे इष्ट ग्रीर सर्वशेष में भगवान रहते हैं। ग्रतः साधनराज्य का ग्राथय गुरु हैं किन्तु यह गुरु सद्गुरु होना चाहिए।

इष्ट एक ऐसी वस्तु होना चाहिए जिसके द्वारा हमारी समस्त इन्द्रिय, मन, बुद्धि तथा आहमा तक की पूर्ण तृप्ति साधित होंसके—— जिनको जानकर और कुछ जानना बाकी न रहे, जिनको प्राप्तकर और कुछ प्राप्त करने को बाकी न रहे । पुरुषोत्तम ही ये इष्ट हैं——ऋषिगण पुरुषोत्तम की इसी प्रकार वर्णना करगये हैं। इस इष्ट का दर्शन होजाने पर और कुछ भी देखने की इच्छा नहीं रहती यद्यपि इस देखने की पूर्णता समय और साधना पर निर्भर करती है। जितना ही मिले उतनी ही प्राप्ति की इच्छा बढ़ती है और प्रतिदिन नवीन मालूम होता है। परम विरह की अवस्था में भी इष्ट के अतिरिक्त और कोई अभिलाषा नहीं होती। उनके विरह में मृत्यु को भी उल्लासपूर्वक स्त्रालिंगन किया जासकता है। चातक क्या मेघ-जल के स्त्रतिरिक्त स्त्रन्य जल पान करसकता है।

इष्ट ऐसे रूप और गुए से विभूषित होकर स्त्राते हैं कि साधक की बाह्मेन्द्रिय, अन्तरिन्द्रिय तथा आत्मप्रकृति तक पूर्णतृप्ति लाभ कर लेती हैं। उनके प्रत्येक ग्रङ्क में समस्त ग्रङ्कों के सव तत्त्व पूर्णतया विराजित रहते हैं। उनका दर्शन मिलने पर किसी इन्द्रिय को पूर्ण तृप्ति लाभ करने के लिए अन्य किसी वस्तु के निकट जाने की आवश्यकता नहीं होती । ये इष्ट अपने अलौकिक गुण और महिमा द्वारा साधक के चित्त को पूर्णतया त्राकर्षित कर पूर्ण तृति दान करने में समर्थ हैं। ये इष्ट हैं परमात्मभावापन्न पुरुषोत्तम । समस्त वस्तुत्र्यों के भीतर जी भाव गम्भीरता श्रौर व्यापकता में परम है अर्थात् जो चरम सारतत्त्व पूर्णा-नन्दस्वरूप हैं, उसको व्यापकता में परम कर सब भूतों में अनुभवकर-सब भूतों के समष्टिगत सारतत्त्व द्वारा इस इष्ट मूर्त्ति को गठन करना होगा। स्मरण रहे कि इष्ट-गठन का अभिप्राय है इष्ट की धारणा करना । सब इन्द्रियों को पूर्ण परिणति दान करना ही साधन-भजन का उद्देश्य है ऋर्थात् पूर्णत्व की यथासम्भव धारणा करना ऋौर उसकी उपलब्धि के लिए समस्त इन्द्रियों को विशुद्ध तथा पूर्ण परिएत करना । इस हेतु साधक की अन्तः प्रकृति एवं बाह्य प्रकृति इस प्रकार सृष्टि हुई हैं कि उनमें इष्ट वस्तु को पूर्णतया प्राप्त करने की -श्रास्वाद करने की-योग्यता निहित है। समस्त इन्द्रियों की पूर्ण परिखाति लाभ होने के फलस्वरूप साधक की सब इन्द्रियों के भीतर दूरदर्शन, सूद्म-दर्शन, दिव्यदर्शन, त्रादि की शक्ति त्राविर्भूत होती है। तभी साधक इष्ट तत्त्व को पूर्णतया प्राप्त करने में समर्थ होता है। सब इन्द्रियों की इस प्रकार पूर्ण परिण्ति लाभ करना ही समस्त साधन-भजन का उद्देश्य है।

उपर्युक्त कथन से ज्ञात होगा कि इष्ट का गठन अर्थात् इष्ट को आकृति दान करना एवं इष्टोपलब्धि की योग्यता लाभ करना ही साधनभजन का प्रकृत उद्देश्य है। इष्ट जब हमारे निकट जीव-जगत् रूप में उपस्थित हैं तब जीव-जगत् के भीतर से ही हमें इष्ट के निकट जाना होगा ऋर्थात् जीव-जगत् को स्रवलम्बनकर के इष्ट को ग्रहण करना होगा। साधक जिससे इष्ट की धारणा कर सके इसीलिये इष्टदेव स्रमन्त हैं—साधकों के लिए ही उन्होंने अनन्त रूप धारण किये हैं। उनके रूप और गुण तथा उनकी सत्ता, चैतन्य श्रौर श्रानन्द जगत् के श्रनन्त स्तरों में विन्यस्त हैं। इष्ट को पूर्णतया गठन करने के लिए त्र्यावश्यकता है विस्तृत भावों को एकैकस्थ करने की, व्यष्टि की समष्टि में मिला देने की अर्थात् अंश को पूर्णता दान करने की। इस प्रसङ्ग में चएडी का शक्तिचयन तत्त्व चिन्तनीय है। इसी अवस्था में शंकर ने कहा है, "यत्र यत्र मनो याति ब्रह्मण्स्तत्र दर्शनम्"। जिस वस्तु की श्रोर मन जाय उसी वस्तु को पूर्णता दानकर उसी के भीतर ब्रह्मानुभव करने की चेष्टा करनी चाहिए; वह वस्तु किसका अवतार है, किसको प्रकाश कर रही है-यह त्रानुभवकर उसको पूर्णतया प्रस्फुटितकर ब्रह्मरूप में दर्शन करना चाहिए। वैष्णवों का भी यही कथन है—"जाहाँ जाहाँ नेत्र पड़े ताहाँ कृष्ण स्फुरे" 'जित देखों तित श्याममयी है'। समस्त जीव-जगत् कृष्ण का विकास, कृष्ण की ही विभूति है। साधन द्वारा प्रहरण योग्यता लाभकर अप्राकृत इन्द्रियों की सहायता से सब भूतों में कृष्ण-दर्शन लाभ करना होगा। सब वस्तुत्रों को भगवत्-विभूतिरूप में उप-लब्धकर, सबको पूर्णतया विकसितकर, सर्वत्र पूर्णस्वरूप में मत्ता, चैतन्य श्रौर श्रानन्द श्रास्वाद करने के फलस्वरूप श्रीभगवान का समष्टिगत भगवद्भाव उपलब्ध कर जो समष्टिगत चिन्मयरूप प्रस्तुत होगा वही इष्टविग्रह है। "एकस्थं तद्भूजारी व्याप्तलोकत्रयं त्विषा"।

# क्षित्र के एक क्षेत्र में अपने मानान् मार्थ के हाल के क्षेत्र के किए के क्षेत्र के किए के क्षेत्र के किए के कि

इष्टतत्त्व के विवेचन में बताया गया कि इष्टतत्त्व (पुरुषोत्तम) श्रमीम का ससीम भाव है श्रर्थात् सीमाबद्ध देह में श्रमीम की धनीभूत मूर्त्ति है। साधना के परिणामस्वरूप जब यह इष्टतत्त्व सर्वभूत में उपलब्ध होकर श्रमीमत्व में पुनः प्रतिष्ठा लाभ करता है तव साधक को भगवत्त्त्व श्रास्वादन की योग्यता प्राप्त होती है। तभी इष्टतत्त्व भगवत्त्व में पर्यवसित होता है।

मान लीजिए कि चरम सारतस्य लीला के निमित्त, एक माया की चादर ख्रोढ़कर, अपने स्वरूप को डककर, जीव-जगत् रूप में परिगत त्रयथवा विवर्त्तित होगये। फलतः हम केवल जीव-जगत् ही देख पाते हैं। तो भी जीव-जगत् के भीतर छिपे हुए जगन्नाथ की ग्रानन्द विभूति थोड़ी-थोड़ी प्रकाश होती है। हम इसी खिएडत आनन्द में आसक्त होजाते हैं त्र्यौर त्र्यानन्द खोजते-खोजते मरजाते हैं। त्र्यानन्द की खोज में जब किसी ऐसे पुरुष का सन्धान मिलता है जिसका माया-वरण स्वच्छ होजाने के कारण भीतर के छिपे हुए सिचदानन्द की ज्योति बाहर कुछ प्रकाशित होती है तब हम उसकी तरफ़ ग्राकृष्ट होते हैं। ये ही सद्गुरु हैं। तत्यश्रात् उनके प्रदर्शित पथ पर चलते-चलते जब गुरुतस्य का स्वच्छ त्रावरण भी दूर होजाता है तब वे ही इष्ट होजाते हैं। इष्ट सीमावद्ध त्रावरण-मुक्त ससीम देह में असीम का प्रकाश हैं। इसके अनन्तर, साधना के प्रभाव से एवं भगवत्कृपा से जब हमारा त्र्यावरण बिलकुल दूर होजाता है तब उसी चरमतस्य को त्र्यावरणमुक्त भाव में उपलब्ध करलेते हैं। तभी समभ में त्र्याता है कि वास्तव में वे त्रावृत नहीं होते, हम ही मायावरण से त्रावृत थे माया की विचेप शक्ति के प्रभाव से विभ्रान्त थे। भगवान् सर्वव्यापी हैं — वे सब जीवों में हैं। गुरु में उनके सास्विक त्रावरण के भीतर

का प्रकाश था, इष्ट तस्व में वे त्रावरणमुक्त होकर किन्तु ससीम भाव में प्रकाशित हुए त्रौर भगवत्तस्व में पहुँचकर उनके त्रसीम सर्वव्यापी भाव को उपलब्ध कर लिया। त्र्रथात् गुरु के भीतर उनको स्वच्छा-वरण से त्रावृत रूप में उपलब्ध किया, इष्ट के भीतर उनके त्रावरण-मुक्त ससीम प्रकाश को प्राप्त किया त्रौर भगवान में उनके त्रावरणमुक्त त्रसीम स्वरूप को त्रानुभव किया।

भगवत्-कृपा से शिष्य का चित्त शुद्ध होजाने के फलस्वरूप वह सत्-शक्तिप्रधान होगया। उसके भीतर गुरु की चित्-शक्ति त्राविभूत होजाने के पश्चात् उसके ज्ञाननेत्र खुल गये त्रौर वह गुरु के समान चित्-शक्ति-प्रधान होगया। इसके बाद त्रपने भीतर भगवान् की त्र्यानन्द-शक्ति का स्फुरण उपलब्ध करने के फलस्वरूप उसने इष्ट की त्र्यानन्द-शक्ति उपलब्ध करने की योग्यता लाभ की। त्र्यन्त में साधनो-त्कर्ष के परिणामस्वरूप वह इष्ट में ससीम भाव त्यागकर, त्रासीम के स्फुरण के फलस्वरूप सर्वत्र इष्ट दर्शनकर, समस्त जीव-जगत् को इष्टमय उपलब्ध करलेने के कारण इष्टतस्व के द्वारा भगवत्तस्व में पर्यवसित होगया।

## ऋषि-छन्द-देवता-विनियोग

'ऋषि'—( ऋष् = ऋपरोच्चदर्शन) जिनका ऋपरोच्च दर्शन खुल गया है वे ऋषि हैं। भगवान् ऋनन्त हैं ऋौर उनके सृष्ट पदार्थ भी ऋनन्त हैं। जीव ऋसंख्य हैं, जीव के जीवन के लच्य भी ऋसंख्य हैं और उस लच्य सिद्धि के उपाय भी ऋसंख्य हैं। भिन्न-भिन्न उद्देश्य-सिद्धि की साधन-प्रणाली विभिन्न हैं। जिस साधक ने जिस उद्देश्य से जिस साधन-प्रणाली द्वारा सिद्धि लाभ की है वह उस निर्दिष्ट तस्व का, उस निर्दिष्ट साधन प्रणाली का, ऋषि है। "ऋष्यः मन्त्रद्रष्टारः स्मारका न तु कारकाः"। वेद नित्य अपौरुषेय हैं। वेद भगवान् की चिद्विभूति हैं। ऋषिगण् उनके स्रष्टा नहीं हैं। उन्होंने साधना के प्रभाव से चित्त शुद्धकर प्रकृति के कलेवर में भगवान् के हाथ से लिखे वेद दर्शन किये। वे मन्त्र के सृष्टिकर्त्ता नहीं हैं—द्रष्टा अथवा स्मारक मात्र हैं।

तत्त्व नित्य है, प्रकृति का विधान भी नित्य है। जिस विधान द्वारा जो तत्त्व साज्ञातकार होता है वह प्रणाली भी नित्य है। ऋषियों ने साधन-वल द्वारा मन्त्रसाधन-प्रणाली केवल आविष्कार की—वे मन्त्र के सृष्टिकर्त्ता नहीं हैं।

'छन्द'—जिस प्रणाली द्वारा जिस छन्द से जिस भाव का कम्पन उत्पन्नकर उद्देश्य सिद्ध होता है, वह छन्द उस निर्दिष्ट साधन-प्रणाली का छन्द है।

'देवता'—देवता शब्द द्योतनार्थक व क्रीड़ार्थक 'दिव्' धातु से साधित होता है। प्रकृति के विभिन्न तत्त्वों में, विभिन्न स्तरों में, चैतन्य-परमात्मा किस प्रकार प्रकाशित ऋौर लीलारत हैं, यह देवता-तत्त्व के अन्तर्गत है। भगवत्-चैतन्य के विभिन्न प्रतिविम्ब अथवा विभृति— विभिन्न भाव के लीलाभाव—का नाम देवतातत्त्व है।

'विनियोग'—कौन साधना किस भाव से अनुष्ठित हुई श्रौर उससे क्या प्रयोजन सिद्ध हुश्रा, यह विनियोग-तत्त्व के अन्तर्गत है।

पहले ठीक करना होगा कि हम क्या चाहते हैं—हमारा लच्य क्या है। इसके बाद पता लगाना होगा कि यह लच्य किसी के जीवन में सिद्ध हुन्त्रा है या नहीं। जिन्होंने इस लच्य में सिद्ध लाभ की है वे ही इस लच्य-सिद्ध के, इस मन्त्र के, ऋषि होंगे। जिस उपाय से सिद्ध लाभ की है वह होगा उस मन्त्र का छन्द। जिस स्नायुकेन्द्र में वह शक्ति निहित है, उस स्नायुकेन्द्र में प्राण्वायु ग्रौर मनन शक्ति को एकाग्रकर, वहाँ की सुप्त शक्ति को जगाकर, उस केन्द्र में उस शक्ति के प्रकाश तथा कार्यप्रणाली को उपलब्ध करना कहलायेगा उस साधन-

प्रगाली का देवतातस्व । तत्पश्चात् उस जाग्रत शक्ति को उद्देश्य साधन में नियुक्तकरके उद्देश्य सफल करना विनियोग तस्व है।

पहले यह निश्चित करना होगा कि मैं यथार्थ रूप से क्या चाहता हूँ। इसके बाद उस पथ के हेतु आदर्श सिद्ध गुरु के उपदेश, कृपा श्रीर सहायता की आवश्यकता होगी। तत्पश्चात गुरु की आदिष्ट प्रणाली को अवलम्बन कर साधन करना होगा, फलतः उदेश्य सिद्धि अथवा उस देवता का दर्शन लाभ होगा।

ऋषि—तस्वदर्शी गुरु; छन्द—साधन-प्रणाली; देवता—ऋपूर्व सुप्त आराध्य शक्ति; विनियोग—उस शक्ति को साधन वल से जागरित कर, निर्दिष्ट रूप से चलाकर, कार्यचेत्र में पूर्ण सिद्धिलाम अर्थात् उद्देश्य की सफलता (Application of the method).

### यन्त्र-तन्त्र-मन्त्र रहस्य

'यन्त्र' शब्द 'यम्' धातु से निष्पन्न होता है। 'यम् धातु' का साधारण अर्थ है 'संयम करना, नियन्त्रण करना, विस्तृत शक्ति को केन्द्रीभूत करना'। सूर्य की किरणें जगत् में व्याप्त हैं। इन विस्तीर्ण किरणों को केन्द्रीभूत करने पर प्रभूत शक्ति संचारित होती है जिससे अलौकिक कार्य किये जा सकते हैं—इसके अनेकों हष्टान्त जगत् में मिलते हैं। इस शक्ति को एकत्रितकर और विधानानुसार विकीरणकर इसके द्वारा भीषण परिणाम भी साधित हो सकता है यह हमें पिछले युद्ध के आण्विक वम्ब (Atomic Bomb) के कार्यकलाप से ज्ञात होता है।

भगवान के सृष्टि-रहस्य का चिन्तन करते समय सबसे पहले हमारा ध्यान एक बीज की तरफ़ जाता है जिसके भीतर एक पूर्ण परिणत वृद्ध को उत्पन्न करने की शक्ति निहित है। इसी के साथ 'सर्व सर्वात्मकं' उक्ति समरण होती है। प्रत्येक परमाणु के भीतर भगवान ने अनन्त

शक्ति निहित रखी है श्रीर इस सुप्त शक्ति की जागरित, विकसित तथा कार्यच्चम करना ही समस्त साधनभजन का उद्देश्य है। जहाँ यह शक्ति बीजाकार रूप में निहित है और जहाँ से यह बीजशक्ति पूर्णतया प्रकटित होती है उस त्राधार का नाम 'यन्त्र' है। हमारे स्थूल शारीर के विशेषतः मेरुदंड के ग्रुन्तःस्थित केन्द्र एक एक यन्त्र हैं। विविध केन्द्रों में मन स्थिरकर साधकगण त्रलौकिक शक्ति लाभ कर सकते हैं, यह बात हम किसी तरह त्र्यस्वीकार नहीं कर सकते। हम दर्शन-यन्त्र के केन्द्र (optic centre) में मन स्थिरकर दूरदर्शन, सूच्मदर्शन, दिव्यदर्शन लाभ कर सकते हैं, प्रकृत साधक यह स्वीकार करने को वाध्य है। भगवान का दर्शन करने के लिए यही दिव्यदर्शन करनेवाले ज्ञानचत्तु की त्रावश्यकता है। उनका वचन सुन्ने के लिए दिव्यश्रवण की ज़रूरत है। त्र्रार्थात् एक-एक त्रानुभूति लाभ करने के लिए तत्तत् केन्द्रों में मन स्थिरकर वहाँ की गुप्त शक्ति को जागरित करने की व्यवस्था देखी जाती है। सब यंत्र पूर्णतया विकसित हुए बिना पूर्ण-स्वरूप को पूर्णरूप में त्रास्वाद करना त्रसम्भव है। साधकगण विश्वास करते हैं कि पुरुषोत्तम श्रीकृष्ण के सब यंत्र पूर्णतया विकसित थे; उनकी पत्येक इन्द्रिय में समस्त इन्द्रियों की शक्ति विकसित थी। 'श्रंगानि यस्य सकलेन्द्रियवृत्तिमन्ति', यह क्षोक इसी रहस्य को प्रकाश करता है। त्रगुवीच्या त्रौर दूरवीच्यादि यंत्रों की सहायता से हम जैसे सूच्म श्रौर दूरस्य पदार्थ देखते हैं इसी प्रकार योगीगण एक-एक स्नायुकेन्द्र में प्राग्शक्ति को चालितकर श्रीर वहाँ मन स्थिरकर श्रनेक श्रत न्द्रिय तत्त्व प्रत्यच्च दर्शन करते हैं। प्राणशक्ति को चालित करने की प्रणाली 'तंत्र तत्त्व' का विषय है त्र्यौर मननशक्ति को केन्द्रीभूत करने की ष्रणाली 'मंत्रशास्त्र' का विषय है। निर्दिष्ट स्नायुकेन्द्र खराव होजाने से हम दर्शन-श्रवणादि शक्ति से वंचित होजाते हैं यह बात विज्ञानसम्मत है। साधनराज्य में ये विभिन्न स्नायुकेन्द्र ही यंत्रविशेष हैं। विभिन्न

मन्त्रसाधना के लिए --विभिन्न विषयों में सिद्धि लाभ के लिए--पृथक् पृथक् केन्द्र निर्दिष्ट हैं।

मेरुदंडस्थ चक्रादि योगियों के प्रधान अवलम्बन हैं। ये साधन-राज्य के यंत्रविशेष हैं। इन सब यंत्रों में प्राग्णशक्ति की चालितकर एवं मन को स्थिरकर अनेक अलौकिक कार्य साधित होसकते हैं। हमारे देहस्थ विविध केन्द्र (विशेषतः स्नायुकेन्द्र-nerve centres) विभिन्न यंत्रों में परिएत होसकते हैं। चतु जैसे देखने का यंत्र है उसी प्रकार कान सुनने का निर्दिष्ट यंत्र है। इन पाँच विषयों के भाँति सुद्भा विषय अनुभव करने के लिए अनेक सूद्म यंत्र भी हैं। दूरवी चरण के व्यवहार में तीन तत्त्व लच्य में आते हैं। प्रथम दूरवी च्या यंत्र, द्वितीय उसको केन्द्रगत ( focus ) करने की प्रणाली, तृतीय उसमें मन स्थिर करके देखना। इसमें पहला यंत्र है, दूसरा तंत्र स्त्रौर तीसरा मंत्र। प्राचीन ऋषियों ने पहले देहस्थ प्रधान प्रधान केन्द्रों ( यंत्रों ) को त्राविष्कार किया । इसके बाद उन यंत्रों में प्राण्शक्ति को चालितकर वहाँ की गुप्त शक्ति को किस प्रकार जागरित किया जासकता है, तंत्र तत्व के भीतर ये सब रहस्य विवृत किये। तत्पश्चात्, उन सब केन्द्रों में मन स्थिरकर भगवान की अलौकिक शक्ति किस प्रकार प्रत्यच् की जा-सकती है एवं भगवल्लीला दर्शन करने की योग्यता लाभ की जासकती है इसकी अतिसुन्दररूप से व्याख्या की। कुंडलिनी जागरण और षट्चकभेदादि प्रक्रिया द्वारा ये सब तत्त्व सुन्दररूप से समभाने की चेष्टा की । पुराणों के विविध भगवत्-धाम इन्हीं यंत्रों की महिमा प्रकाश . करते हैं।

कालीपूजा श्रीर दुर्गापूजा के समय जो रंग-बिरंगे चित्र बनाये जाते हैं ये सब चित्र हमारे भीतर के विभिन्न यंत्रों के प्रतीक हैं। यंत्र-निहित शक्ति को जागरित करने के लिए प्राण्प्रतिष्ठा-बोधनादि श्रनुष्ठान की व्यवस्था है। हमारी पूजा के सब श्रवयव यंत्र-तंत्र-मंत्र की महिमा प्रचार करते हैं। बाहर के इन यंत्रादि प्रतीकों के द्वारा भीतर के तत्त्वों में प्रवेश करने की व्यवस्था थी। अब हम भीतर के तात्त्विक भावों श्रीर योगप्रणाली को भूलकर केवल प्रतीक में सीमाबद्ध होगये हैं एवं श्रनेक समय प्रकृत तत्त्व को विकृत करदेते हैं और कहते हैं कि कलि- युग में देवदर्शन, इष्टदर्शनादि असम्भव हैं।

उपर्युक्त विवेचन से मालूम हुआ कि यंत्र हमारे देहस्थ—विशेषतः मेरदंडस्थ—विभिन्न चक्रविशेष हैं। प्रत्येक चक्र में बीजाकाररूप में साधनराज्य के अनेक तत्त्व छिपे हुए हैं। तंत्र वह प्रणाली है जिसके अवलम्बन द्वारा हम यंत्रों के भीतर की गुप्त शक्ति को प्रकटकर नाना मकार की अलौकिक शक्ति की सहायता से सृष्टिरहस्य के—भगवल्लीला-रहस्य के—ज्ञान-विज्ञानसम्मत अनेक गृढ़ रहस्यों को जानसकते हैं। यंत्र अरेर तंत्र तत्त्व के स्वरूप को न जानने के कारण हम साधनराज्य के अनेक तत्त्वों से वंचित रहते हैं किन्तु मंत्र तत्त्व का प्रकृत स्वरूप जाने बिना तो साधन-राज्य में प्रवेश करना ही असम्मव है। इसलिए हम मंत्रतत्त्व के सम्बन्ध में कुछ विस्तारपूर्वक आलोचना करना चाहते हैं। मंत्रतत्त्व का प्रकृत साधक नाम और नामी का अभेद-रहस्य जानकर नाम के साथ नामी को प्रत्यन्त करने की योग्यता लाभ करता है। यशोदा के तुल्य मानुस्नेह से परिभावित होजाने पर गोपाल कहकर पुकारने से ही गोपाल प्रकट होने को बाध्य हैं, यह बात मंत्रसाधक अस्वीकार नहीं कर सकता।

मंत्र—मन् धातु के उत्तर ड-प्रत्ययान्त त्रै धातु जोड़ने से मंत्र शब्द साधित होता है (मन् + त्रै + ड्= मन्त्र)। "मननात् त्रायते यस्मात् तस्मात् मंत्र उदाहृतः"—जिसके मनन द्वारा चिन्तन द्वारा ध्यान द्वारा संसार-सागर से उत्तीर्ण होकर दुःख-कष्ट से मुक्त होकर परमानन्द की प्राप्ति होती है उसी का नाम मंत्र है। प्रत्येक मंत्र में तीन तत्त्व निहित रहते हैं—(१) प्रस्त अथवा व्याहृति—परमतत्त्व के निकट जाना (२) बीज—परमतत्त्व का दर्शन करना, परम तत्त्व को उप-लब्ध करना (३) देवता—लौटते समय ऋपने सब तत्त्वों को तद्भाव से परिभावित करना। एकाच्तर मंत्र में भी ये तीनों तत्त्व पाये जाते हैं।

'प्रण्व'—सर्वव्यापी भगवत्तत्त्व को प्रकाश करता है। प्रण्व में शक्तिमान और शक्तित्त्व के सब रहस्य वर्त्तमान हैं। प्रण्व (ॐ) के अकार-उकार-मकार शक्तितत्त्व के, काली-आदि तत्त्व के द्योतक हैं। अर्द्धमात्रा 'शान्तं शिवं अद्धेतम्'' की महिमा प्रकाश करती है। ''अर्द्धन एकांशेन मीयन्ते परिच्छिद्यन्ते अनया इति अर्द्धमात्रा''—जिसके अर्द्ध में (एकांश में) जीवजगत् सीमाबद्ध परिण्त अथवा विवर्त्तित है (एकांशेन स्थितं जगत् इति)। यही पूर्ण अखंड अद्धंय तत्त्व अर्द्ध-मात्रा शब्द का लद्द्य है। जगत् के सब रहस्य एवं जगत् के अतीत रहस्य, भगवान के विश्वमय एवं विश्वातीत तत्त्व, प्रण्व के भीतर निहित हैं। प्रण्व के अकार, उकार और मकार के द्वारा हम स्थूल, स्द्रूम और कारण तत्त्व भेदकर गुणातीत अर्खंड अद्धय तत्पदार्थ के निकट जाने का सुयोग पाते हैं।

'बीज'—एक बड़ के बीज के भीतर जैसे एक पूर्ण-परिशात फल-फूल से सुशोभित बड़ इन्ह में परिशात होने की शक्ति निहित है ठीक उसी प्रकार मंत्र के बीज के भीतर भी व्यक्तिविशेष के अतीत जीवन की कथा, माँ-बाप का इतिहास एवं उसके भविष्य जीवन के पूर्ण परिशाति लाभ करने की सम्भावना निहित देखने में आती है।

'देवतातत्त्व' में किस प्रकार हमारे भीतर का अन्तरेन्द्रिय, बहि-रिन्द्रिय एवं देहादि के सब तत्त्वों के द्वारा भगवत् चैतन्य को पूर्णतया परिण्तिकर उस विशिष्ट जीव को पुरुषोत्तम में परिण्ति किया जा सकता है, इसका रहस्य अौर इसकी सम्भावना निहित रहती है। भगवत् चैतन्य प्रकृति के सब स्तरों में प्रतिबिध्वित होकर किस प्रकार प्रकाशित होते हैं, किस प्रकार लील। करते हैं, इस विषय का समावेश देवता-तत्त्व में है। देवता को साचात् करने का अर्थ है इन सब तत्त्वों में, व्याष्ट-समष्टि भाव में, भगवत्-चैतन्य को अवाधितरूप से प्रस्फुटित करना और उप-लब्ध करना, एकशब्दमें साधक का देवमय होजाना।

प्रण्व के भीतर भगवान का विश्वमय श्रौर विश्वातीत रहस्य निहित है। बीज तत्त्व से मालूम होता है कि हमारा प्रकृत स्वरूप क्या है, हमारा भगवान के साथ क्या सम्बंध है, भगवान ने किस उद्देश्य से हमको सृष्ट किया है श्रौर हमारे भीतर कौन शक्ति श्रव्यक्तरूप में निहित हुई व्यक्तित्व लाभ करने की चेष्टा कररही है। देवतातत्त्व से हम जान सकते हैं कि किस उपाय से हमारे द्वारा भगवान की इच्छा पूर्ण सफलता लाभ करने में समर्थ होगी।

मन्त्रतत्त्व के साथ शब्दविज्ञान रहस्य, मन्त्र में निहित शक्तितत्त्व एवं उस शक्ति को जागरित करने का रहस्य विचारणीय है। यहाँ विज्ञानानुसार भगवद्विधान को जानकर श्रौर उसको पालनकर भगव-द्विधान पर जय प्राप्त करने की व्यवस्था देखने में त्र्याती है—Study the law of Nature, follow it and you will be Master of it. चरडी का यह क्ष्रोक यहाँ चिन्तनीय है—"यो मां जयित संग्रामे यो मे दर्प व्यपोहति । यो मे प्रतिवलो लोके स मे भर्ता भविष्यति"। शब्दविज्ञान रहस्य में शब्दब्रह्म का तत्त्व स्रर्थात् शब्द की परा, पश्यन्ती, मध्यमा ऋौर वैखरी भाव के भीतर कारण, सूच्म, स्थूल श्रीर जगत्-रूप में श्रात्मप्रकाश का तत्त्व, निहित है। शब्द के भीतर अचिन्त्य शक्ति निहित है-यह अस्वीकार नहीं किया जा सकता। सपेरों के उच्चारित मन्त्र द्वारा किसप्रकार विष उतरजाता है यह यहाँ विचारने योग्य है। यह भी मन्त्रनिहित शक्ति की महिमा प्रचार करता है। मन्त्रनिहित शक्ति स्वाभाविक प्रणाली द्वारा त्रातम-प्रकाश करने की चेष्टा करती है यह हम मानने को बाध्य हैं; निमित्त-कारण तो केवल शक्ति के प्रकाश में बाधा दूर करदेता है। मन्त्र के

केवल उचारण से भी कुछ लाभ होजाता है यह स्वीकार करके ही सम्भवतः प्रचलित विश्वास है कि श्रश्रद्धया उचारित मन्त्र भी कुछ काम करता है। अजामिल के नारायण-स्मरण की कथा इसकी साची है। अनजान में विष खा लेने से भी शरीरान्त होसकता है, गङ्गा की महिमा में विश्वास न करते. हुए भी गङ्गारनान से लाभ होसकता है, यह हम मानने को बाध्य हैं। किन्तु मन्त्र वैज्ञानिक प्रणाली द्वारा ठीक साधित होजाने पर अत्यन्त फलदायक होता है इसमें सन्देह नहीं। गुरुदेव किसप्रकार मन्त्र में शक्ति सञ्चारकर शिष्य में शक्तिपात करदेते हैं यह रहस्य भी चिन्तनीय है। मन्त्र की अपनी अन्तर्निहित शक्ति, मन्त्रदाता गुरु की सञ्चारित शक्ति एवं मन्त्र-प्रहीता साधक की साधन शक्ति, यह प्राधानतः तीनों शक्तियाँ सम्मिलित होकर मन्त्र-सिद्धि की पूर्णता सम्पादन करती हैं। मन्त्रशक्ति एवं गुरुशक्ति अनुकूल होने पर भी साधन के विना सम्यक् फल लाभ नहीं होता। साधक रामप्रसाद का यह पद "एमन गुरु-स्राराधित मन्त्र तास्रो हारालाम साधन विने" इस प्रसङ्ग में उल्लेखनीय है। सिद्ध महात्मास्रों के उचारित शब्द में, सिद्ध पुरुषों के प्रदत्त मनत्र में, प्रभूत शक्ति निहित रहती है-यह अस्वीकार नहीं किया जासकता।

इसके उपरान्त मन्त्र के पुरश्चरण और मन्त्र-चैतन्य का प्रसङ्ग सुन्नें ग्रांता है। मन्त्र के ग्रर्थ और भाव को देहपुरी के सब तत्त्वों में सञ्जालितकर देह को परिभावित करने का नाम है 'मन्त्र का पुरश्चरण।' मन्त्र, मन्त्र का ग्रर्थ और उसके देवता ( श्रनुभूति ) का एकीकरण 'मन्त्र-चैतन्य' कहलाता है। मन्त्र का पुरश्चरण और चैतन्य साधित हुए विना सिद्धिलाभ नहीं हो सकती यह बात शास्त्रसङ्गत है।

"मन्त्रार्थं मन्त्रचैतन्यं यो न जानाति साधकः। शतलचप्रजप्तोऽपि तस्य मन्त्रो न सिध्यति"॥ मन्त्रचैतन्य के फलस्वरूप माँ शब्द के उचारणमात्र से ही मातृ- स्नेह साधक को श्रिभिषिक्त करदेता है। साधक तब मातृसान्निध्य श्रनु-भवकर, माँ-मय होकर, मातृमन्त्र की चैतन्य-सम्पादन-क्रिया प्रत्यच्च करता है। भूत के भय से भूत का दर्शन, भूतग्रस्त होजाना एवं भूत की भाँति वार्ते करना या काम करना—इस प्रकार के मन्त्र-चैतन्य के दृष्टान्त सुन्ने में त्र्राते हैं। श्रीमन्महाप्रभु नाम त्र्रौर नामी को एककरके मन्त्र उचारण करने का उपदेश करते थे। मन्त्र इस प्रकार उचारण होना चाहिए जिसके फलस्वरूप मन्त्र के देवता स्वयं स्नाने को बाध्य हों। श्रीकृष्ण जब यशोदा को माँ कहकर पुकारते थे तब यशोदा का इतना सामर्थ्य नहीं रहता था कि विना त्राये स्थिर रहसकें। यशोदा के मुख से गोपाल शब्द ऐसे भावापन्नरूप से निकलता था कि उनके हृदयगोपाल तत्त्त्ए त्राकर उपस्थित होते थे। त्रवश्य विरह-भाव की पुष्टिसाधन के लिए लच्य पदार्थ की प्राप्ति में विलम्ब होना दूसरी बात है। हमारा विश्वास है कि मन्त्र यदि शुद्धरूप से उचारण किया जाय तो मन्त्र जाग्रत होकर त्रपने लच्य पदार्थ को खींचकर लासकता है। शब्द सुप्रयुक्त होने पर अर्थात् शब्द के वैखरीभाव में यदि उसके सब तत्त्व, पराभाव पर्यन्त, निहित हों तो शब्द श्रमोध शक्ति लाभ करता है। हृदय से निकली हुई टेर हृदयगत हुए विना नहीं रुकती। शब्द जिस स्तर से उचारित होता है उसी स्तर तक पहुँचने में समर्थ होता है। देवता का स्वाभाविक नाम ही है मन्त्र; अर्थात् जिस नाम से बुलाने से देवता अनन्तसत्ता की गर्भ से आविर्भूत होकर भक्त की श्रमिलाषा पूर्ण करदेते हैं--यही देवता का श्राविर्माव तत्त्व है। साधक-भक्त विश्वास करते हैं कि माँ ने स्वयं कन्यारूप में ग्राविभूत होकर रामप्रसाद का बाड़ा घरने के काम में सहायता की थी। मन्त्र चिच्छिक्ति का विशिष्ट प्रकाश है। मन्त्र चैतन्य की घनीभूत मूर्त्ति स्रथवा देवता का श्रात्मप्रकाश है। मन्त्र श्रौर देवता श्रिभिन्न हैं। बीज ही मूलमन्त्र है—बीज में सब शक्ति निहित है।

यद्यपि एक श्रगु में निहित सुप्त शक्ति को जागरित कर श्रनेक महत् कार्य किये जासकते हैं, (तुलनीय—श्राण्विक बम्ब—Atomic Bomb) तो देहस्थ यन्त्रों में निहित गृढ़ शक्ति को उपयुक्त साधन-प्रणाली द्वारा प्रकट करके कीन सा महत् कार्य नहीं किया जा सकता, यह श्रस्वीकार करना केवल मूर्खता मालूम पड़ती है। परन्तु यह श्रस्वीकार नहीं किया जा सकता कि श्रशिक्तित श्रीर स्वार्थपर लोगों के हाथ में पड़कर, श्रपप्रयोग के कारण, स्वार्थसिद्धि के हेतु श्रिति रिज्ञत होकर, साधन-रहस्य ने समाज श्रीर देश में श्रनेक श्रनर्थ पैदा करिद्ये हैं। श्रप-प्रयोग के लिए संस्कार की श्रावश्यकता है विनाश की नहीं। मन्दिर का श्रपव्यवहार होते देखकर यदि उसका शोधन न करके उसके ध्वंस की व्यवस्था कीजाय तो हम विद्यत हो जायँगे इसमें सन्देह नहीं। मन्त्र से शक्ति सञ्चार की जासकती है, यह श्रस्वीकार नहीं किया जा सकता। एक ही शब्द विभिन्न व्यक्ति द्वारा विभिन्न भाव से उच्चारित हुशा विभिन्न समय में विभिन्न फल उत्पन्न करता है।

सिद्ध महापुरुषों के मुख से उच्चारित शब्दों में विशेष शक्ति निहित रहती है इसमें सन्देह नहीं । उच्चारण-प्रणालों के ऊपर भाव-प्रकाश करने की शक्ति, अनुभूति जाग्रत करने की शक्ति, निर्भर करती है, यह भी अस्वीकार नहीं किया जासकता। मन्त्र साधन-प्रणाली का एक चुम्बकरूपी साङ्केतिक चिह्न है। कृष्णादि मन्त्र जपने के फलस्वरूप साधक कृष्णमय होजाता है इसमें सन्देह नहीं।

जो स्त्रियों को दीचा देते समय मन्त्र से ॐकार वर्जनकर दीचा प्रदान करते हैं वे अनेक समय भूल जाते हैं कि मैत्री, गार्गी, वाचन कवी, प्रभृति वैदिक ऋषिगण भी स्त्रियाँ थीं। दुर्गा, काली, सरस्वती, लच्मी, प्रभृति स्त्री-देवता हैं। कोई-कोई कहते हैं कि स्त्री-जाति को दवाकर रखने के लिए बहुपबीत्व प्रचलन के समय इस तरह की प्रथा आविष्कृत हुई थी।

## अधिकारी-विचार

'एक' जब बहु हुए तो जगत् में नानात्व की सृष्टि हुई। जगत् में कोई दो पदार्थ या दो जीव ऐसे नहीं जो सर्वप्रकार एक भावापन्न हों ( No two individuals are exactly alike )। प्रत्येक मानो श्रपना निर्दिष्ट कार्य करने के लिए श्राया है। एक का कार्य दूसरे के द्वारा सम्पन्न होना सहज नहीं। पूर्वजन्मगत, उत्तराधिकारीरूप में प्राप्त श्रथवा भगवद्त्त शक्ति श्रनुसार मनुष्य का गुण निर्धारित होता है एवं शिचा-दीचा द्वारा भी हम किसी निर्दिष्ट कार्यशाधन की योग्यता लाभ करसकते हैं। जो काम हम त्र्याज करने में त्र्यसमर्थ हैं कालान्तर में सम्भवतः वह कार्य करने की चमता लाभ करलेंगे, जैसे निम्न श्रेणी का छात्र उच्च श्रेणी में जाने की योग्यता लाभ करलेता है। निम्नश्रेणी का छात्र यदि उच्छे गा के ग्रन्थों में विव्रत रहे तो न वह उच्छे गी का पाठ समभ पायगा श्रौर न श्रपनी श्रेगी की शिचा लाभकर उन्नति करसकेगा। साधनराज्य में भी सब लोग सब कार्य करने में समर्थ नहीं होते । इसीलिए साधनराज्य में भी नानाविध श्रेणी विभाग देखने में त्राते हैं। त्राज हमारे लिए जो करना या समभना त्रसम्भव है कुछ समय पश्चात् हम कदाचित् वह कार्य करने की योग्यता लाभ करलें। ऐसी अवस्था में भी उन्नतिलाभ के साथ-साथ साधन-प्रणाली के किसी-किसी विषय में परिवर्त्तन की त्रावश्यकता होजाती है।

सब कार्य में एक नित्य ग्रौर एक नैमित्तिक भाव देखने में ग्रात हैं। नैमित्तिक भाव देश-काल-पात्र भेदानुसार परिवर्त्तन लाभ करता है। नित्य भाव प्रायः एक समान ही रहता है। गुण्कर्म के विचार को त्यागकर एवं कमोन्नित के पथ को भूलकर हम ग्रपने जीवन को ग्रनेक समय न रस कर देते हैं। ग्रिधकारी-विचार यथार्थरूप में ग्रनुष्ठित होने से ग्रौर जातिभेद एवं कर्मविभाग केवल वंशगत न मानकर गुण्कर्मगत समभने से हमारा उन्नतिलाभ अनेकांश स्वाभाविक होजाता है और जीवन इतना नीरस बोध नहीं होता । वैष्णवमत के विधिमार्ग और रागमार्ग, तंत्रमत के पश्चाचार और वीराचार तथा प्राचीन जातिभेद प्रथा अधिकारी-विचार के प्रधान दृष्टान्त हैं।

प्राय: सभी सम्प्रदाय के साधकों में ऋधिकारी-विचार का भाव देखा जाता है। सब सम्प्रदायों के साधकगण अधिकारी-विचार की त्रोर प्रधान लच्य रखते थे। हमने अधिकारी-विचार के लच्य को भूलकर श्रीर श्रपने को सब कार्य का श्रधिकारी मानकर साधनराज्य में एक महान उपद्रव पैदा कर दिया है। किसी विद्यालय के सब छात्र यदि त्रपने त्रापको एम० ए० क्लास में भरती होने के उपयुक्त समभकर छल-बल-कौशल द्वारा उस क्लास में प्रवेश करने की चेष्टा करें तो विद्यालय में जैसी अराजकता हो जाएगी, साधनराज्य की अराजकता इसके ऋपेचा ऋौर भी भयावह है। तांत्रिकों के चालक यदि पश्चाचार की तरफ अधिक दृष्टि रखते तो 'तांत्रिक' शब्द को 'मद्यप' 'व्यभिचारी' त्र्यादि नाम पाने की इतनी सम्भावना न होती। सहजिया साधकगण यदि 'प्रवर्त्तक', 'साधक', 'सिद्धादि' भेद की तरफ़ विशेष दृष्टि रखते तो सहज साधन को कठिन, घृणित श्रौर पतन का कारण श्रनुमान करने का किसी को सुयोग न मिलता। दुःख का विषय है कि यह भी विश्वास नहीं किया जा सकता कि शैव, शाक्त श्रौर वैष्णव सम्प्रदाय के साधक-गए अधिकारीतत्त्व की मर्यादा की यथार्थरूप से रत्ना करते हैं।

### ''उत्तमो ब्रह्मसद्भावो ध्यानभावस्तु मध्यमः । स्तुतिजपोऽधमो भावो बाह्यपूजाधमाधमः ॥

तंत्रशास्त्र के इस श्लोक में एक उत्तम रहस्य छिपा हुन्ना है। साधनराज्य में बाह्य पूजा को निम्नस्तर में स्थापित करने पर भी उन्नत-स्तर में जाने में यह सहायक है यह बात श्रस्वीकार नहीं की जाती।

किन्तु दुख की बात यह है कि हमारे सामाजिक गुरुगण विलकुल भूल गये हैं कि साधनराज्य में भी एक क्रमोन्नति ( Promotion ) का पथ है। प्राचीनकाल में गुरुगगा अन्ततः वर्ष में एकबार शिष्य के घर जाकर त्रौर साधनराज्य में वह कितना त्रग्रसर हुत्रा है इसका विचार-कर उसको साधन के उचस्तर में ले जाने की चेष्टा करते थे। किन्तु शोक है कि स्राजकल के गुरुदेवों का शिष्य के घर जाना केवल वार्षिक प्राप्य वस्ल करने में पर्यवसित हो गया है। प्रत्येक साधक के लिए सर्वोचभूमि प्राप्त करने का द्वार उन्मुक्त रहना चाहिए यह बात हम बिलकुल भूल गए हैं। मूर्त्तपूजा में सुदत्त साधक को भगवान के स्तव-स्तुति स्त्रौर जपादि द्वारा धीरे-धीरे ध्यान-राज्य में ले जाकर सर्वशेष में उसको भगवद्भाव से परिभावितकर सब जीवों के भीतर भगवद्भवान, भगवद्दर्शन ग्रौर भगवत्-सेवा की योग्यता दान करनी चाहिए—यह बात हमारे ऋाधुनिक गुरुदेव विलकुल भूल गए हैं। फलतः अनेक लोग कहते हैं कि आजकल गुरुआई एक बड़ा व्यवसाय होगई है। यह व्यवसाय त्र्याजकल समाज का विशेष त्रानिष्ट कर रहा है। भागवत-पाठ से ज्ञात होता है कि भगवान अपने मुख से वार-वार कहगए हैं कि जो लाँग सब जीवों में अधिष्ठित मुभको अना-दरकर सब जीवों का सम्मान ग्रौर सेवा करना भूल गए हैं ग्रौर केवल मूर्तिपूजा में व्यस्त हैं वह मूर्तिपूजा भस्म में घी डालने के समान निरर्थक है। अब भी यदि हम अधिकारी-विचार की तरफ दृष्टि न देंगे तो साधनराज्य त्रौर भी विकृत हो जाएगा इसमें सन्देह नहीं। त्रमधि-कारी गुरु को दीचा देने से वंचित करना स्रत्यावश्यक है। तंत्रशास्त्र का भूमिलाभ इस स्थल में समरणीय है। पूर्व साधना द्वारा जिसने जो भूमि लाभ की है उसको उस भूमि से ऊपर उठने की चेष्टा करनी होगी। जो जिस स्टेशन पर पहुँचकर विश्राम कर रहा है उसको उसी स्टेशन से रवाना होना होगा।

सभी कामों में गुरु—उपयुक्त शिच् क—की त्रावश्यकता होती है। जिसने जिस विषय में सिद्धि लाभ की है वह उस विषय का सुद्च शिच् क है—वह उस कार्य का प्रकृत कुलगुरु है। विज्ञान की शिचा प्राप्त करने के लिए जगदीश बोस के समान वैज्ञानिक की सहायता लेना श्रेष्ठ है यह त्रस्वीकार नहीं किया जा सकता। साधनराज्य में भी जो मुभको देखकर मेरी त्रवस्था को समभ सकते हैं, मेरे प्रति स्नेहशील हैं एवं मेरे द्वारा त्रपना स्वार्थसिद्ध करने की चेष्टा न कर मेरी उन्नति त्रौर शान्तिविधान में समधिक सचेष्ट हैं त्रौर जिन्होंने मेरे गन्तव्य पथ में स्वयं त्रत्रसर होकर सिद्धि लाभ की है वे संयत शुद्ध दच्च प्रेमिक ज्ञानी तत्त्वदर्शी पुरुष मेरे गुरु—मेरे चालक—होने के उपयुक्त पात्र हैं। त्रानुपयुक्त लोगों का गुरु का न्नासन प्रहण करने के फलस्वरूप देश का बहुत त्रानिष्ठ होगया है।

सभी विषयों में सिद्धि लाभ करने के लिए दीचा प्राप्त करने की आवश्यकता होती है। कार्य में ब्रती, दीच्तित, तीब्र संकल्ययुक्त हुए बिना सिद्धिलाभ अनिश्चित है। प्राचीन काल में त्रिजाति बालक गुरु के आश्रम में जाकर गायत्री मंत्र की दीचा लाभ करते थे। गुरु उनके जीवन का लच्य तथा उनकी साधनप्रणाली निर्धारण कर देते थे और उनकी उन्नति एवं शान्ति-लाभ में सहायक होते थे। जो करने के लिए आए हैं उसको उत्तमरूप से सम्पन्न करने की सहज, सुन्दर और स्वाभाविक प्रणाली हम दीचा द्वारा लाभ करते हैं।

हमारा प्रकृत वासस्थान भगवत्-धाम था; वहाँ हम अपने-अपने अधिकारानुसार भगवत्-सेवा में विभोर रहते थे। यहाँ आकर हम अपने प्रकृत स्वरूप को, भगवान के स्वरूप को, उनके साथ अपने सम्बन्ध को तथा अपने जीवन के कर्त्तव्य को भूल गये। सद्गुरु हमको इस भूल से चेतनकर हमारा प्रकृत स्वरूप श्रीर कर्त्तव्य निर्धारण कर देते थे। दीन्नालाभ के फलस्वरूप हम भगवान के होजाते थे। हमारा सब कार्य हो जाता था परकीय श्रर्थात् परमात्मा सम्बन्धीय; संसार होजाता था भगवत्—धाम; जीव मालूम पड़ता था वेषधारण किया हुन्ना शिव; कर्म होजाता था यह; सर्वत्र ब्रह्मदर्शन, ब्रह्मानुभूति, ब्रह्मसेवा होजाता था हमारे जीवन का लच्य। स्वयं उन्नति श्रीर शान्ति लाभकर सबको उन्नत करने की श्रीर शान्ति के पथ पर ले जाने की चेष्टा होजाती थी हमारा स्वाभाविक कर्म। दीन्ना से हम भगवान के हो जाते थे; श्रात्मीय-स्वजन होजाते थे भगवद्विभूति श्रीर स्वार्थ-भाव की जगह एक प्रेम का भाव श्राजाता था। हमारे समस्त सम्बन्ध श्रीर समस्त कार्य शान्त, पवित्र, मधुर श्रीर श्रति सुन्दर हो जाते थे।

## पट्चक्रभेद

षट्चक्रभेद का अर्थ है—हमारे देह के मेरुमार्ग-मध्यस्थ छः यंशों के भीतर के स्रोत का अस्वाभाविक वक्रभाव दूरकर उनके भीतर सरल अवाधित मन और प्राण की गित लाभ करना । तंत्र और योगशास्त्र के अनुसार सुषुम्ना मार्ग में छः केन्द्र हैं जहाँ जीव संस्कारवश चक्रर खाता रहता है और नानाविध भोग और आकर्षण में फँस जाता है। भारत के प्राचीन ऋषि केवल अपनी उन्नति, अपनी मुक्ति, के लिए ही वित्रत नहीं रहते थे। साधन-भजन के फलस्वरूप उन्होंने परमात्म-दर्शन लाभ कर लिया था। उनका आत्मतत्त्व का ज्ञान गम्भीरता तथा व्यापकता की परम अवस्था में पहुँच गया था। आत्मा सारतत्त्व है एवं सर्वव्यापी है—इस उपलब्धि के परिणामस्वरूप वे अपने आपको एक सामान्य ससीम देह में सीमाबद्ध रखने में तृप्ति बोध नहीं करते थे। किसप्रकार सर्वव्यापी को सर्वभूत के भीतर से विकसित करें, सब के भीतर उनका दर्शन करें—इस और उनका प्रधान लन्द्य था। अन्तिदृष्टि

शुद्ध होने के कारण उन्होंने समभ लिया था कि साधन द्वारा दूरदर्शन, सूच्मदर्शन, दिव्यदर्शन लाभ किया जा सकता है एवं दिव्यदर्शन लाभ किये विना इस चत्तु से भगवान का विश्वरूप नहीं देखा जा सकता श्रौर न दिव्यश्रवण लाभ किये बिना उनकी वाणी सुनी जा सकती है। जिससे सब दिन्यदर्शन, दिन्यश्रवणादि लाभ कर सकें इस विषय में वे सचेष्ट रहते थे। उन्होंने त्र्याविष्कार किया "सर्वे सर्वात्मकं" त्र्यर्थात् सव स्थान में, प्रत्येक परमागु में, सब तत्त्व नित्य वर्तमान हैं। (What is true of the whole universe is also true of every atom of the universe). एक ऋषि ने मुक्तकंठ से घोषणा की "एके विज्ञाते सर्वे विज्ञातं भवति"। बहुत्व में एकत्वानुभूति उनकी ब्रह्मानुभूति में सहायक हो गई थी। तब उन्होंने विचार किया कि देह-तस्व का पूर्णज्ञान लाभ कर लेने से जगत्-तस्व का पूर्णज्ञान लाभ करना सहज हो जायगा। समस्त जगत् में जितने तत्त्व वर्तमान हैं वे सब प्रत्येक जीवदेह में प्रत्येक परमागु में भी वर्तमान हैं। तब वे देह-तस्व के अनुसंधान में व्यस्त हो गये। फलतः दिव्यदर्शन के प्रभाव से त्राविष्कृत हुत्रा कि देह का समस्त सारतस्व मेरुद्गड त्रौर मस्तिष्क के मध्यस्थित केन्द्रों ( यंत्रों ) में है; त्र्रन्य जो कुछ है इसका सहकारी-मात्र है। उन्होंने देखा कि सब सारतत्त्व सुषुम्ना में त्रवस्थित हैं।

ऋषिगण सुषुम्नास्थ एक एक केन्द्र में मन समाहितकर विविध अद्भुत तस्व आविष्कार करने लगे। सर्वशेष में समभ गये कि जो कुछ जानने, करने या प्राप्त करने का विषय है वह सब सुषुम्ना के अन्तः स्थित यंत्रों में है। इसके फलस्वरूप अनेक योगी-साधकों ने साधनराज्य के अनेक तस्वों को षट्चक के अन्तर्गत विचार करना आरम्भ किया। सुना जाता है कि पाश्चात्य विज्ञान की दृष्टि भी इस तरफ आकृष्ट होने लगी है। प्राचीन बौद्ध योगाचारी साधकगण इसी सुषुम्ना के भीतर का स्रोत आविष्कार कर साधकगण को स्रोतापन करने

की चेष्टा करते थे। यही सुपुमा शाक्तों की गङ्गा नदी, वैष्ण्वों की यमुना नदी कहलातों है। प्रायः सब साधक सम्प्रदायों ने सुपुमा के माहात्म्य को स्वीकार किया है। तंत्रशास्त्र ग्रौर योगशास्त्र तो सुपुमा के अन्तर्गत केन्द्रों (चक्रों) में विभोर हैं। अनेक सम्प्रदाय सुपुमास्रोत के अनुकूल मंत्र-जप साधन करने का उपदेश करते हैं। सुपुमा मार्ग के चित्र को देखने से मालूम होगा कि मूलाधार से सहसार तक का विस्तृत पथ ही साधनराज्य का एक प्रधान अवलम्बन है—भगवद्धाम जाने की प्रधान व एकमात्र सीढ़ी है। यहाँ तक कि ज्ञानभूमि के स्तर (अर्थात् शुभेच्छा, विचारणा, तनुमानसा, सत्तापत्ति, अर्यसंत्रि, पदार्थमाविनी एवं तूर्यगा) सुपुमा के अन्तर्गत चक्रों में विन्यस्त हैं। अनेक सम्प्रदायों के साधकगण मूलाधार में मन स्थिरकर मेरमध्यस्थ स्रोत को साचात् करने की चेष्टा करते हैं एवं इस स्रोत के चढ़ने-उतरने की तरफ लच्च रखकर जपादि कार्य निष्णन करने का प्रयत्न करते हैं।

सुप्रमा मार्ग साधारणतः छः केन्द्रों में विभक्त है श्रीर इसके प्रत्येक केन्द्र में एक-एक चक्र निर्दिष्ट किया गया है। इसा पथ के भीतर विविध देह के, पंच तत्व के, पंचकोश के, सप्तलोक के तथा ज्ञानराज्य की सप्त भूमि के स्थान भी निर्धारित हैं। इसके एक-एक केन्द्र में चित्त समाहित करने से उस केन्द्रस्थ तत्त्व के सब रहस्य स्वतः प्रकट होने लगते हैं। यहाँ तक कि चित्त में यदि कोई विशेष भाव लाना हो तो उस भाव के निर्धारित केन्द्र में मन स्थिर करने से उस भाव के समस्त तत्त्व अपने त्राप स्फुरित होने लगते हैं। प्रत्येक चक्र मानो एक यंत्र है जिसके केन्द्र में भगवान श्रथवा उनके प्रतिनिधि श्रीर उनके चारों तरफ़ उनके परिकरादि श्रवस्थित हैं। सवोंचकेन्द्र (सहसार) में सब सम्प्रदायों के निर्धारित भगवान (पुरुषोत्तम) विराजमान हैं एवं निम्नस्तरों में विविध सम्प्रदायानुकुल विभूति-कायव्यूह (प्रतिनिधि) गण स्थित हैं—इस प्रकार चिन्तन करना होता है। प्रकृत भगवद्धाम चक्र नहीं है—सहसार

चक्रातीत है। वहाँ कर्मभोग नहीं है, वक्रगति भी नहीं है —केवल लीला-रस अल्वादन है। वह कालातीत है।

नाद विन्तु से निकलकर प्रत्यावर्तन के समय फिर बिन्दु में विलीन हो जाता है। यह विन्दु ही स्थितिस्थान अथवा धाम है। नाद ऊर्ध्य और अधः विन्दुद्वय का योजक है। नाद की धारा ऊपर की तरफ़ एवं नीचे की तरफ़ प्रसारित है। अधोविन्दु मूलाधारस्थ त्रिकोण का मध्यविन्दु है एवं ऊर्ध्व बिन्दु सहस्रारस्थ त्रिकोण का मध्यविन्दु है। बौद्ध-तंग का यह स्लोक इस प्रसंग में तुलनीय है—"एकाराकृति यदिन्यं मध्ये वंकारमूषितम्। आलयः सर्वसीख्यानां बुद्धरत्नकरंडकम्॥" (एकार = त्रिकोण = नाद; वंकार = बिन्दु)। ऊर्ध्वधारा में धाम का एवं अधोधारा में जगत् का प्रकाश है। नादस्रोत मूलाधार से सहस्रार तक प्रवाहित है। मूलाधार से ऊपर के पाँच चक्रों के केन्द्र ही पाँच विन्दु हैं। साधकगण अपने अपने अधिकारानुसार सव बिन्दु भेदकर ऊर्ध्व गमन करते हैं अथवा किसी बिन्दु में आबद्ध होकर रुद्धगति हो जाते हैं। आज्ञाचकस्थित बिन्दु ही मुख्य बिन्दु है—यहाँ नीचे के पाँचों चक्रों का समन्वय है।

चक्रोत्पत्ति—ब्रह्म की शक्ति जब अव्यक्त अप्रकटित अननुभूत होती है तो उस अवस्था को 'निर्गुण' कहते हैं एवं वही शक्ति जब प्रकाश की तरफ़, सृष्टि की तरफ़, धावित होती है अर्थात् शक्ति जब लीलारत होती है तब वह अवस्था 'सगुण' कहलाती है। शक्ति जब सृष्टि, परिण्ति अथवा विवर्तन की ओर धावित होती है तो शक्तिमान का स्मरण और आकर्षण अनुभव करने के कारण बोच बीच में शक्तिमान की ओर लौटना चाहती है—इस लिए शक्ति के भीतर केन्द्रातिंग और केन्द्रानुग ये द्विविध गति लच्चित होती है। इसके फलस्वरूप शक्ति की गति अल्प समय के लिए किंचित वृत्ताकार (चकाकार) धारण करती है। यही चक्राकार अवस्था योगशास्त्र का चक्रतत्व है।

परमागु का उत्पत्ति-रहस्य यहाँ विचारणीय है—'Matter is the concentrated form of energy.' शक्ति की स्वाभाविक प्रवस्ता सरल गति की त्रोर होती है किन्तु क्रमशः विरुद्ध शक्ति की किया के फलस्वरूप गति कुछ वक्र होजाती है। कहना अनावश्यक होगा कि यह विरुद्ध शक्ति भी मूलस्थान से ही प्रकट होती है। हम जिसको मनुष्य का मन कहते हैं वह भी तब वक्रभावापन होजाता है श्रीर नाना प्रकार की कामना-वासना से त्र्याच्छन्न होजाता है। मन की वक्रता के कारण जिस त्राधार को त्राश्रयकर मन किया करता है वह त्राधार भी वक्रभावापन्न होजाता है। वहिर्मुखीगति (प्रवृत्ति) प्रवल होते होते जिस स्थान पर पराकाष्ठा प्राप्त करती है उसी स्थान से फिर अन्तर्मुखीगति (निवृत्ति) त्रारम्भ होती है। सब चक्र त्राज्ञाचक्र से लेकर मूलाधार तक, शक्ति के परिणाम और विवर्तन पथ में, स्थूल देह में विस्तृत है। ये मानो रास्ते की विश्राम भूमि (halting stations) हैं। प्रकृति त्रथवा बहिर्मुखीगति के त्रवसान पर जब निवृत्ति-त्र्यभिमुखी त्रथवा अन्तर्मुखीगति आरम्भ होती है तब आध्यात्मिक जावन का सूत्रपात होता है। साधक तब क्रमशः एक एक भूमि त्रातिक्रमकर ऊर्ध्व की त्रोर त्राप्र-सर होता है। पहले जिन चक्रों का विवेचन किया गया है उन्हीं चक्रों को भेदनकर साधक को जाना होता है। किस चक्र में कितने समय रुकना पड़ेगा यह यात्री की (साधक की) त्र्यासिक्त त्र्यौर भोगस्पृहा पर निर्भर करता है।

चक्रों का अवस्थान—सव चक्र समवेदक स्नायुमंडल में स्थित है। ये विभिन्न स्नायुविशेष हैं। मेरुदंड के बहिर्माग में बाई श्रोर चन्द्र तुल्य ईड़ा, दिच्च श्रोर सूर्यतुल्य पिंगला एवं मध्य में चन्द्र सूर्य-विन्हिस्सा सुपुम्ना का मार्ग है। सुपुम्ना मेरुदंड के ऊर्ध्वस्थ सहस्रार से सर्व-निम्नस्थ मूलाधार तक विस्तृत है।

(१) सर्वनिम्न में गुह्य ग्रीर लिंग के मध्य में 'मूलाधार' चक है।

योगशास्त्रानुसार यह चक्र रक्त वर्ण चतुर्दल है। यह डाकिनी शक्ति एवं शक्तिमान सद्योजात (ब्रह्मा) की अधिष्ठानभूमि है। इस चक्र में पृथ्वीतस्व प्रधान है। यहाँ सार्ध-त्रिबलय-वेष्टित कुंडलिनी प्रकृति देवी का अधिष्ठान है। यहाँ के चार दल जन्म-मृत्यु-जरा-व्याधि के द्योतक हैं। यहाँ शक्ति निद्रित रहती है।

- (२) इसके ऊपर लिंग-मूल में षड्दल 'स्वाधिष्ठान' चक्र है। इसके पड़्दल छः रिपुत्रों के दोतक हैं। यहाँ के देवता चतुर्भुज नारा-यण और शक्ति राकिनी हैं। यह काम अथवा प्रेम की लीलाभूमि नाम से विख्यात है। (ऊर्ध्वगति के समय जो 'काम' है ऊपर से शुद्ध होकर नीचे उतरते समय उसी का नाम 'प्रेम' है।) यहाँ साधारण जीव का मन जीवात्मारूप में अधिक समय अधिष्ठित रहता है इसीलिए इसका नाम 'स्वाधिष्ठान' है। इस चक्र में अप् (जल) तस्व प्रधान है।
- (३) इसके ऊपर नाभिस्थल में दशदल 'मिणिपुर' चक है। इसकी ज्योति मिणिप्रभा को भी परास्त करती है इसी से इसका नाम मिणिपुर है। यहाँ के देवता रुद्र एवं शिक्ति लाकिनी हैं। यह चक तेजः (अपिन) तस्व प्रधान है।
- (४) इसके ऊपर हृदय में द्वादशदल 'ग्रनाहत' चक्र है। यहाँ के देवता ईशान ग्रौर शिक्त कािकनी हैं। यह मरुत् (वायु) तस्य प्रधान है। यहाँ ग्रनाहत ध्विन सुनी जाती है इसीिलए इसका नाम ग्रनाहत (हृदयाकाश) है। यह स्थान ईश्वर की लीलाभूमि है। यहाँ चित्त स्थिर होने से यह ग्रनुभूति लाभ होती है कि ईश्वर किस प्रकार जीव को चला रहे हैं ग्रथांत् देहस्थ सब यंत्र किस भाँति परिचालित होते हैं। इस चक्र को जीवात्मा का स्थितिस्थान भी वर्णन किया गया है।
  - (५) इसके ऊपर कंठदेश में षोड़श दल 'विशुद्धाख्य' चक है।

महाँ के देवता सदाशिय एवं शक्ति शाकिनी हैं। यहाँ व्योम (त्राकाश) तस्य प्रधान है।

- (६) इसके ऊपर भूमध्य में दिदल 'त्राज्ञाचक' है। यह शिव त्रीर हाकिनी शक्ति की अधिष्ठानभूमि है। यहाँ श्रीभगवान अधिष्ठान-रूप में लीलारत हैं। यहाँ अहं और इदं, द्रष्टा और दश्य, भोक्ता और भोग्य तत्त्व का प्रभेद पहले पहल लिंद्यत होता है। एक अखंड-अद्धय-तत्त्व लीलारस आस्वाद करने के लिए युगलरूप में प्रतीयमान होकर मिलन और विरह द्वारा भ्राम्यमाण होरहा हैं—इसीलिए इसे भी चक्र कहा गया है। कहना अनावश्यक होगा कि विभिन्न चक्राधिष्ठित शक्तियों के नाम विभिन्न सम्प्रदायों ने विभिन्नरूप में दिये हैं।
- (७) सर्वोपरि शिरोदेश में सहस्रदल-विशिष्ट 'सहस्रार' कमल श्रवस्थित है। सहस्रार श्रधोमुख है। नीचे के चक्र जाग्रत होजाने पर ऊर्ध्वमुखरूप में परिलक्षित होते हैं। सूर्योदय से जैसे कमल प्रस्फुटित होता है तद्रूप ज्ञानस्योंदय से निम्नस्थित चक्रों के कमल ज्ञानालोक से प्रस्फुटित होकर ऊर्ध्वमुख होजाते हैं। सहस्रार के मध्य विन्दु से निरन्तर श्रमृतस्राव होता रहता है किन्तु साधारण जीव के निम्नवर्ती कमल सुप्त होने के कारण इसको धारणकरके पृष्टि लाभ करने में श्रसमर्थ हैं। फलतः यह श्रमृत कालाग्नि कुगड में निरन्तर गिरता रहता है श्रीर इसके कारंग जीव देह में जरा-विकार-मिलनता-मृत्यु श्रादि श्राविर्माव होते हैं। किन्तु कुएडलिनी जागरण एवं तदुत्तर योगक्रिया के प्रभाव से निम्नवर्ती कमल क्रमशः जागरित होकर ऊर्ध्वमुख होजाते हैं ऋौर चरित ऋमृत धारण करने में एवं पुष्टिलाभ करने में समर्थ होते हैं। जीव के ऊपर अनुकम्पा-वशतः ही सहस्रारकमल अधीवदन है। यह तुरीय स्थान है—पुरुषोत्तम की ऋषिष्ठान भूमि है। यह चक्रातीत है। कोई-कोई इन चक्रों को Ganglion Coccygeal, Pelvic Plexus, Solar Plexus, Cardiac Plexus, Cervi-

cal Plexus इत्यादि नाम से निर्देश करते हैं। कोई-कोई मूलाधारादि भूमियों को शुभेच्छा, विचारणा, तनुमानसा, सत्तापत्ति, श्रसंसक्ति, पदार्थामाविनी, तुरीय नाम से निर्देश करते हैं।

मूलाधार से स्वाधिष्ठान तक 'त्रान्नमय', स्वाधिष्ठान से मणिपुर तक 'प्राणमय', मणिपुर से अनाहत तक 'मनोमय', अनाहत से विशुद्धाख्य तक 'विज्ञानमय', श्रौर विशुद्धाख्य से श्राज्ञाचक तक 'श्रानन्दमय' कोष का स्थान है। उसके ऊपर की भूमि को 'कोशातीत' कहा जाता है। म्राज्ञमय कोष तमःप्रधान स्थूलदेह की, प्राण्मय-मनोमय-विज्ञानमय कोष रजःप्रधान सून्मदेह की, त्रानन्दमय कोष सत्त्वप्रधान कारणदेह की ग्रवस्था श्रौर श्राज्ञाचक के ऊपर तथा सहस्रार ( निर्गुण श्रवस्था ) के नीचे तक विशुद्ध सच्वमय अवस्था कही जासकती है। मूलाधार से सहस्रार तक एवं सहस्रार से मूलाधार तक एक विद्युत्स्रोत यातायात करता रहता है। इस स्रोत की गति को अनुभव करना अर्थात् इस स्रोत में पतित होने का नाम ही है 'स्रोतापन्न' होना। सहस्रार को चक्र नहीं कहा जाता क्योंकि यहाँ जीव स्व-स्वरूप में निमजित, साम-रस्य में विभोर रहता है—यह ब्रह्नैत भूमि है। सृष्टिकाल में इस स्रोत की गति सहस्रार से मूलाधार की तरफ़ होती है श्रीर लय के समय यही गति मूलाधार से सहस्रार की तरफ़ लिच्ति होती है। ( तुलनीय शङ्कर—"नद्याः प्रतिस्रोतगमनिमव")। त्रुगले पृष्ठ पर चित्र देखिए।

ऋषिगण सुपुम्नास्थ एक-एक चक्र (यंत्र) में मन स्थिरकर श्रीर वहाँ प्राण्वायु को संचालितकर जो फल लाम होता है प्रत्यच्च कर-गये हैं। जगत् से जगन्नाथ के निकट जाने के रास्ते में जिन जिन शक्तियों का श्रीर ज्ञान का स्फुरण होता है तथा जो जो श्रिमज्ञताएँ लाम होती हैं उनके सब रहस्य उन्होंने विभिन्न चक्रों में श्रनुभव किये। दर्शनविज्ञान के, ज्ञानभूमि के तथा साधनरहस्य के सभी तत्त्व इन चक्रों में निहित हैं। चित्त में जिस समय जो भाव लाने की इच्छा हो उस

#### सहस्रार (कोशातीत)

🔮 सहस्रदल, गुणातीत, तुरीय।

आज्ञाचक ( भ्रमध्य में ), द्विदल, श्रानंदमय ! शिव + हाकिनी शक्ति। सस्वगुणप्रधान कोश कारण देह विशुद्धाख्य (कएठ देश में), Cervical Plexus, षोइशदल, विज्ञानमय व्योम, सदाशिव + हाकिनी शक्ति। कोश अनाहत ( हृदय में ), Cardiac मनोमय रजोगुगप्रधान Plexus, द्वादशदल, मस्त, कोश सूचम देह ईश्वर + काकिनी शक्ति। मिएपुर (नाभिदेश में ), Solar प्राणमय Plexus, दशदल, तेजः, कोश रुद्र + लाकिनी शक्ति। • स्वाधिष्ठान (लिङ्गमूल में),Pelvic Plexus, षड्दल, अप, श्रु न्यू मय तमोगुगप्रधान विष्णु + राकिनी शक्ति। कोश स्थूल देह मूलाधार (गुह्यदेश में), Ganglion Coccygeal, चतुर्दल, चिति, ब्रह्मा + डाकिनी शक्ति।

भाव के केन्द्र में मन स्थिर करने से चित्त में उस भाव का स्फ़रण स्वतः होंने लगता है, साधकमात्र यह स्वीकार करने को बाध्य है। देह यंत्र के भीतर प्राण और मन के समस्त केन्द्र वर्तमान हैं। मन जिस केन्द्र में ध्यान करेगा प्राण तत्व्वण उसी केन्द्र में जायगा; पुनः प्राण जिस केन्द्र में जायगा मन भो उसी केन्द्र में आकर उपस्थित होगा। तब उस केन्द्र के समस्त तत्त्व ग्रीर भाव स्वतः स्फ़रित होने लगेंगे । साधनराज्य में प्राण की सहायता से मन को एवं मन की सहायता से प्राण को वशीभूत करने की व्यवस्था है। इस प्रणाली द्वारा देहस्थ यंत्र उस भाव के विकास में सहायक होजाते हैं। भाव त्रौर भव का सम्बन्ध एक श्रद्भुत रहस्य है। इसमें कौन श्रग्रगामी है यह निर्णय करना कठिन है। भाव की पृष्टि के लिए यंत्र का एवं यंत्रस्थ तत्त्व-विकास के लिए भाव का प्रयोजन त्र्यनिवार्य है। सुपुम्ना मार्ग के किस केन्द्र (यंत्र) में किस भाव का त्रवस्थान है यह त्रच्छी तरह समभलेना होगा। यंत्र ( चक्र ) जिस प्रकार भाव के ग्राभिन्यंजक हैं भाव भी उसी प्रकार यंत्र का उदीपक है। यंत्र-तंत्र-मंत्र रहस्य तंत्रशास्त्र का एक ऋतुलनीय रहस्य है। चक्रों के एवं उनके ऋधिष्ठाता देवतात्रों के कार्य-कलाप से हमें त्र्याभास मिलता है कि भगवत्-शक्ति हमारे विभिन्न केन्द्रों में किस प्रकार कार्य करती है। योगशास्त्र का भूमि-लाभ तस्व साधनराज्य की एक अतुलनीय सम्पत्ति है।

चक्रभेद-रहस्य—कुंडलिनी जागरित करना, षट्चक्रभेद करना एवं प्रन्थिभेद करना—इन तीनों में एक सुन्दर साहश्य देखने में श्राता है। प्राचीन ऋषियों ने मन श्रौर प्राण का सम्बंध श्रौर दोनों के कार्य-कलाप की गवेषणाकर प्रत्येक चक्र में निहित एक महती शक्ति श्राविष्कार की। मन जहाँ जाता है प्राण उसका श्रनुगमन करता है। इनमें से एक को शान्त करने से दूसरा स्वतः ही शान्त होजाता है श्रौर यदि एक चंचल हो तो दूसरा शान्त नहीं हो सकता। स्थानविशेष में चित्त

संयम द्वारा अथवा स्थैर्यसम्पादनपूर्वक प्राण की किया उत्पादन करने से अनेक कठिन रोगों का प्रतिकार किया जासकता है। व्यायामशास्त्र के विख्यात शिच्चक, सैन्डो, मन के तरफ़ विशेष लच्च रखने का उपदेश करते थे। 'मन-प्राण ऐक्य करे डाक यशोदाकुमारे'—यह जनश्रुति इसी रहस्य को प्रचार करती है।

योग की विशिष्ट कियाएँ प्रधानतः दो प्रकार से साधित होती है:—
(१) मन की सहायता से ध्यान योग अथवा भक्तियोग अवलम्बन
करके (२) प्राण की सहायता से कियायोग अवलम्बनकरके।

कहना श्रनावश्यक होगा कि एक को श्रवलम्बन करने से दूसरे की सहायता स्वतः ही मिलजाती है। उत्तम साधकों ने इन दोनों प्रणािलयों में एक समन्वय साधनकर साधनराज्य को सुगम करिद्या है। प्राण्यवायु की सहायता से कार्यसिद्ध लाभ करने में कुछ वल प्रयोग करना पड़ता है—इस कारण् यह हठयोग के श्रन्तर्गत है। इस प्रणाली में विपद की संम्भावना भी यथेष्ठ है। राजयोग के साधक इस प्रकार बलप्रयोग न कर ध्यान श्रीर संयम की सहायता से श्रपेताकृत सहज उपाय से सफलता लाभ करलेते हैं। श्रुषियों ने देखा कि हमारी सब बक्रगति के मूल में हैं—वासना (संस्कार), वृथाकर्तृत्वाभिमान एवं कामना (श्रासित्त, स्वार्थ, भोगस्पृहा, फलाकांचा, प्रतिष्ठा-मोह)। इसिल्य से सब मिलनताएँ श्रीर वाधाएँ जितनी ही चित्त से दूर की जायँगी उतना ही हमारा भगवद्धाम जाने का पथ सरल, सुन्दर श्रीर सुगम होजायगा। भिक्तयोग के साधकों की चित्तशुद्धि श्रीर ध्यानजपादि के फलस्वरूप यही कार्य श्रंजातपूर्वक साधित होते देखे गये हैं। ध्यानयोग की सहायता से हठयोग की किया भी सहज साधित हो जाती है।

विचार करिये कि मूलाधार चक्र स्थूलदेह की क्रिया में व्यस्त है। इसके चार दल में जन्म मृत्यु-जरा-व्याधि का खेल होरहा है। विचार, संयम और अभ्यास द्वारा यहाँ के घूमते हुए चक्र का परिधि क्रमशः संकुचित होने लगता है त्रौर उसी के साथ जनम-मृत्यु त्रादि की चिन्ता श्रीर प्रभाव चित्त से लोप होने लगते हैं। तब यह साधक को विचलित नहीं कर सकते । तव साधक का मन दलपरिधि परित्यागकर केन्द्रस्थल में जाकर ऊर्ध्वगति प्राप्त करता है। फलतः साधक को ऊर्ध्वस्य स्वाधि-ष्ठान चक्र की भूमि लाभ होतो है। ध्यान, जप, प्राणायामादि क्रिया साधक की इस ऊर्ध्वगति लाभ में सहायक होते हैं इसमें सन्देह नहीं। स्वाधिष्ठान चक्र रिपुस्थान है। छः रिपु (काम, क्रोध, लोभ, मोह, मद, मत्सर ) इसके छः दल हैं। विचार-जपादि के फलस्वरूप इस चक्र का परिधि भी कम होने लगता है श्रीर साधक के चित्त को केन्द्रस्थल में लेजाता है। तब साधक अनायास रिपुत्रों को जयकर ऊपर के चक्र की भूमि लाभ करता है। इस प्रकार साधक एक एक चक भेदकर जब साधनराज्य की सर्वोचभूमि लाभ करता है ऋर्थात् सहस्रार में पहुँचता है तब उसकी जपादि साधना चिन्ता-चेष्टा-विवर्जित होकर स्वामाविक त्र्यवस्था लाभ करती है। समस्त जगत्-चक्र तब वक्रता त्यागकर भग-वद्धाम में परिगत होजाता है। साधक तब ब्रह्मानन्दरस में निमज्जित हुआ ब्रह्मभाव को प्राप्त होता है। 🖂 अधिक प्राप्त । 🦅 🖽 🚧

जपादि सब साधनात्रों के भीतर हम तीन तत्त्व देखते हैं:—(१) भगवान के निकट जाना, (२) भगवद्भाव से परिभावित होना, (३) सब तत्त्वों को भगवत्-तेज श्रीर भगवत्-शक्ति से परिभावितकर भगवत्-कार्य साधन में नियुक्त करना। श्रनेक साधक भगवत्-धाम में पहुँचकर, भगवद्भाव से परिभावित होकर, ब्रह्मानन्द-रस में ऐसे विभोर होजाते हैं कि वे श्रपने देह की सुध श्रथवा जोव को दुःखावस्था बिल-कुल भूल जाते हैं। दूसरे तरफ भगवान बुद्ध थे जो एक जीव को भी श्रमुक्त छोड़कर श्रपनी मुक्तिलाभ से तृप्त नहीं थे। ऐसे साधक श्रपने सब चक्रों में—सब तत्त्वों में—भगवत्-शक्ति को श्रवतरण कराकर (Descent of Divine) भगवत्-मय होकर भगवत्कार्य साधन में

IN AIR BY DEPART

तत्पर रहते हैं। वैदिक ऋषियों की इस ब्रोर प्रधान दृष्टि थी; वेद के मंत्र एवं स्वयं गायत्री इसके साची हैं। 'ब्राविरावीम्म एधि' एवं 'धियो यो नः प्रचोदयात' प्रभृति मंत्र यही रहस्य प्रकाश करते हैं। जिनके द्वारा जगत् में विशेष कार्य कराना होता है उनको भगवान् सहसार में पहुँचकर ब्रह्मानन्द में डूबे नहीं रहने देते। उनके सब तत्त्वों में भगवत्-शाक्ति संचारितकर, उनके मीतर स्वयं पूर्णत्या ब्रवतीर्ण होकर, उनको श्रुपने समान शक्तियुक्त कर मानो एक पुरुषोत्तम बना देते हैं।

### ग्रन्थिभेद

चकों में तीन चक्र (मिण्पुर, अनाहत, आज्ञा) तीन प्रन्थि (ब्रह्मप्रन्थि, विष्णुप्रन्थि, रुद्रप्रन्थि) नाम से विशेषतः उल्लेखयोग्य हैं। ये तीन प्रन्थि त्रिविध एषणा (पुजैषणा, वित्तेषणा, लोकेषणा) नाम से भी परिचित हैं। संन्यास लोने के समय ये त्रिविध एषणा-त्याग की व्यवस्था है। ब्रह्मप्रन्थिभेद के फलस्वरूप साधक कामादि कुप्रवृत्ति, स्रिष्टिवासना इत्यादि को पूर्णतया जीतकर, जितेन्द्रिय होकर, प्रसिद्धि लाभ करता है। विष्णुप्रन्थिभेद होजाने पर वैष्णुवीमाया, धन-ऐश्वर्यादि का प्रलोभन उसको विचलित नहीं करसकता। रुद्रप्रन्थिभेद के पश्चात् साधक प्रतिष्ठामोह पर विजय प्राप्त करने में समर्थ होता है। तीनों प्रन्थिभेद होजाने पर साधक अमृतत्व लाभ करने में समर्थ होजाता है—'गुहाप्रन्थिभ्यो विमुक्तः अमृतमश्चते'। ये तीन प्रन्थि तीन विशेष चक्र हैं। ध्यान-जप-प्राणायामादि कार्य उत्तमरूप से अनुष्ठित होने पर चक्रभेद अथवा प्रन्थिभेद कियादि स्वतः साधित होजाती हैं।

प्रनिथमेद का अर्थ है बन्धन से मुक्तिलाम करना। ये बन्धन त्रिविध हैं—देहज, प्राग्णज, आत्मज। जगत् में एक विराट् स्थूलदेह है। व्यष्टिदेह इस विराट्देह के ऊपर समुद्र की तरङ्ग के समान उठती है और खेल-कूदकर फिर समुद्रजल में लीन होजाती है। हम बुद्धि के

दोष से, संस्कार के वश होकर, एक-एक लहर की अपनी समभकर उसमें त्र्याबद्ध होजाते हैं। यह बन्धन कल्पना-प्रस्त है। इस कल्पित बन्धन को दूरकरके समस्त देहों को त्र्यातमा के देहरूप में उपलब्ध करना ब्रह्मग्रन्थिभेद का लच्य है। प्राण-मन-विज्ञानमय कोश में इम सर्वव्यापी प्राण-मन त्रादि की सत्ता को भूलकर, एक निर्दिष्ट प्राण-मन में त्र्रपनी त्रहन्ता स्थापनकर, उसके सुख-दुःख में ऐसे श्राबद्ध होजाते हैं कि व्यष्टिदेह के सुख के लिए समष्टि प्राग् -देह को ऋाघात पहुँचाने में भी दुवधा बोध नहीं करते । जगत् में सर्वत्र एक ही प्राण का खेल होरहा है, सब का सुख-दुःख एक ही में सम्मिलित है-यह तत्त्व उपलब्धकर व्यष्टिदेह के सीमावद्ध सुख-दुःख को समष्टिगत सुख-दुःख में मिला देना प्राण्यन्थि स्रथवा विष्णुयन्थिमेद का उद्देश्य है। त्र्यात्मा का धर्म त्रानन्द है, उसको एक सामान्य देह के त्रानन्द में सीमाबद्धकर एक व्यष्टिदेह के स्रानन्द के लिए हम समष्टिदेह का स्रानन्द नष्ट करने में दुवधा बोध नहीं करते। इस सीमाबद्ध व्यष्टिदेह का बन्धन दूरकर, समष्टिगत स्रात्मा का स्वरूप उपलब्ध कर, सब जीवों के हितसाधन और आनन्दिवधान में रत रहना ही रुद्रग्रन्थिभेद का उद्देश्य है। तत्त्वतः, ऋपने किल्पत व्यष्टिभाव को दूरकर समष्टिभाव में स्थितिलाभ करने की चेष्टा ही व्यष्टिभाव का ग्रन्थिभेद है। ग्रपने को सबके सङ्ग श्रभेदरूप में सम्मिलित समभना होगा। बहुत्व में एकत्व स्थापन करना ( एकत्वानुभूति ) ग्रौर स्वार्थ व परार्थ का त्रपूर्व समन्वय साधन करना प्रनिथमेद का उद्देश्य है।

ब्रह्मग्रन्थिभेद होजाने पर जीव-जीव में भेदभाव दूर होजाता है ग्रीर साधक समिष्टभाव में स्थितिलाभ करता है—तव इष्टमूर्ति भी मानो विश्वरूप धारण करती है। विष्णुग्रन्थिभेद होजाने पर साधक खरुड-प्राण में महाप्राण का भाव ग्रनुभव करने लगता है—तब वह अपने को सबके सुख में सुखी ग्रीर सबके दुःख में दुःखी बोध करता

है। रुद्रग्रन्थिभेद होजाने पर साधक एक ग्रख्य श्रद्धय भाव में स्थिति लाम करता है। ब्रह्मग्रन्थिभेद के फलस्वरूप साधक सत्यप्रतिष्ठित होता है—समस्त जीव-जगत् को एक ही सत्-स्वरूप के विभिन्न ग्राङ्करूप में ग्रान्म करता है—सभी मानो एक ही के विभिन्न रूप में ग्रात्म प्रकाश हैं। तब सर्वभृत में एक ही माँ का दर्शन लाभ होने के कारण 'ममात्मा सर्वभृतात्मा' का भाव ग्रानुभव में ग्राता है। विष्णुग्रन्थिभेद के ग्रान्तर प्राण्प्रतिष्ठा लाभ होने के फलस्वरूप सब जीवों में एक महाप्राण् की लीला ग्रानुभव में ग्राती है। तब सब कर्म ग्रप्ने ही कर्म मालूम पड़ते हैं। सबके ऊपर एक प्रेमभाव ग्राजाता है। इस ग्रवस्था में साधक सबके मुख-दुःख में ग्रपने को मुखी-दुःखी बोधकरता है ग्रीर सबके सुखस्पादन के लिए ग्रपना जीवन उत्सर्ग करता है। स्द्रग्रन्थिभेद के पश्चात् साधक ग्रानन्द्ष्मिष्ठा लाभकर सबके ग्रानन्द में स्वयं ग्रानन्द भोग करता है। ग्रन्थिभेद के फलस्वरूप जाग्रत ग्रवस्था में जीवसेवा, स्वपनावस्था में मैत्रीभावना ग्रीर समाधि में सर्वत्र एकत्वानुभृति लाभ होती है।

त्रिविधग्रनिथ भेदकर ब्रह्म में स्थिति लाभकरने की व्यवस्था देखी जाती है। दुर्गासप्तशाती में मधुकैटमवध द्वारा सत्यप्रतिष्ठित होकर, अपना ससीमभाव दूरकर, सर्वत्र ब्रह्मानुभूति द्वारा ब्रह्मप्रनिथभेद करने की व्यवस्था है। महिषासुरवध द्वारा प्राणप्रतिष्ठित होकर, सर्वत्र एक महाप्राण का खेल दर्शनकर, ब्रह्झार को पूर्णतया दूरकरके विष्णु-प्रनिथमेद करने की व्यवस्था है। शुम्भ-निशुम्भवध द्वारा ब्रानन्दप्रतिष्ठित होकर, सर्वत्र ब्रह्मानन्द ब्रानुभवकर, स्द्रप्रनिथमेद करने की व्यवस्था है। त्रिविध कर्मवासना का बीज भी मुक्ति में, भगवत्-प्राप्ति में, बाधक है। ब्रह्मप्रनिथमेद द्वारा प्रारव्ध कर्म का, विष्णुप्रनिथमेद द्वारा सञ्चित कर्म का एवं स्द्रप्रनिथमेद द्वारा ब्राग्नामी कर्म का बीज दग्ध होजाता है। स्थूलदेह का संस्कार ब्रह्मप्रनिथमेद से, स्स्मदेह का संस्कार

विष्णुग्रन्थिभेद से एवं कारण्देह का संस्कार रुद्रग्रन्थिभेद से साधित होते हैं। प्रथमग्रन्थिभेद द्वारा पुत्रैषणा, द्वितीयग्रन्थिभेद द्वारा लोकैपणा दूर होकर गीतोक्त प्रकृत संन्यास का ग्राधिकार लाभ होता है। कहना ग्रामावश्यक है कि लोकैपणा दूर करना ही सर्वापना कठिन है।

# नामार्गिक कार्याम । एकः स्व कुएडलिनी । व व्याप्त के व्याप्त स्व

चित्-स्वरूप ग्रात्मा नित्य-शक्ति-समन्वित हैं। ग्रात्मा सदा एकरस एवं निष्क्रिय रहते हैं किन्तु उनकी शक्ति कभी सिक्रिय ग्रीर कभी निष्क्रिय होती है। यह शक्ति चित् ग्रीर ग्रचित् भेद से प्रधानतः दो प्रकार की है। चित्-शक्ति चित्स्वरूप है—ग्रात्मा की समवायिनी शक्ति है, यह उनसे ग्रमिच है। किन्तु ग्रमिच होने पर भी इसकी दो ग्रवस्थाएँ हैं। जब यह शक्ति निष्क्रिय होती है तो इसका कुछ भी परिचय नहीं मिलता। इसीलिए चिदात्मा शिव नित्य प्रकाशमान होते हुए भी ग्रप्रकाश मालूम पड़ते हैं। किन्तु शक्ति जब सिक्रय होती है ग्रात्मप्रकाश करते हैं। किन्तु शक्ति जब सिक्रय होती है ग्रात्मप्रकाश करते हैं। वस्तुतः शिव असके ग्राश्रय से शिव भी ग्रात्मप्रकाश करते हैं। वस्तुतः शिव की व्यक्त ग्राथ्मप्रकाश करते हैं। वस्तुतः शिव की व्यक्त ग्राय्मप्रकाश करते हैं।

श्रचित्-शक्ति शुद्ध श्रौर श्रशुद्ध भेद से दो प्रकार की है। यह परिग्रह-शक्ति श्रथवा उपादान-शक्ति (लीला-शक्ति) नाम से परिचित है। यही जगत् की उपादान है। शुद्ध श्रचित्-शक्ति मायातीत विशुद्ध जगत् की उपादान है—इसको वैष्ण्य 'शुद्धसत्त्व' श्रौर तान्त्रिक 'विन्दु या महामाया' कहते हैं। श्रशुद्ध श्रचित्-शक्ति से श्रनन्त विद्याग्रहमन्वित समग्र मायिक जगत् प्रकाशित होता है। शुद्ध श्रचित्-

शक्ति का नामान्तर 'कुलकुण्डलिनी' है। जब तक क्रियाल्पा चित्-शक्ति का ग्रिमिनत न मिले तब तक यह मुसवत् रहती हैं श्रीर इनमें किसी प्रकार का चोभ नहीं होता। यह सृष्टि की पूर्वावस्था है। जब चित्-शक्ति के श्राघात से मुस महामाया जागरित हो उठती हैं तब उक्त महामाया में श्रवस्थित सङ्कुचित चिदगुराशि भी जाग उठती है। यह जागरण नाद श्रीर ज्योतिरूप में श्रात्मप्रकाश करता है। ज्योतिर्मण्डल के वाहर छाया श्रथवा तमः रूपा मायाशक्ति विद्यमान हैं। शुद्ध सृष्टि के पश्चात् मायाधिष्ठाता ईश्वर के स्विकल्प शानरूप ईच्ए के प्रभाव से माया चुज्य होजाती है। तब माया-गर्भिस्थत सब श्रमु श्रपने-श्रपने श्रिधकारानुसार श्रिधकारी पद लाभ करते हैं श्रथवा कोई मायिक सृष्टि के श्रन्तर्गत किसी न किसी स्तर में प्रकाशित होते हैं।

पूर्ववर्णित सुप्ता महामाया ही 'कुण्डिलनी' शक्ति नाम से परिचित हैं । इनको कुलकुण्डिलनी इसिलए कहा जाता है कि तान्त्रिक साहित्य में 'कुल' एवं 'श्रकुल' शब्द यथाक्रम 'शक्ति' एवं 'शिव' के वाचक हैं । श्रतण्व 'कुलकुण्डिलनी' शब्द से शक्ति की कुण्डिलत श्रथवा वक्षमावापन श्रवस्था विदित होती है । शक्ति जब सरल श्रौर स्वामाविक स्वरूप में प्रतिष्ठित रहती हैं तब वे चिद्रूप में एवं शिव के साथ श्रमिन्नरूप में विराज करती हैं । तब जीव-जगत्रूप में सृष्टि का उन्मेष नहीं होता । किन्तु वक्षता के साथ-साथ श्र्यात् शक्ति की प्रसुतावस्था में जीवजगत् का श्राविभाव होता है । जीव-जगत् में ही नहीं वरन् प्रत्येक परमाणु में यह सुप्तमावापन्न शक्ति विद्यमान है । इसको जब तक सरल न किया जाय तब तक जीव-जगत् को शिवरूप में श्रथवा श्रात्मस्वरूप में श्रनुभव करना सम्भव नहीं । शक्ति के जागरण के साथ ही साथ उसकी वक्षता तिरोहित होने लगती है । इसके फलस्वरूप हिंसा, देष, श्रहङ्कार, दम्भ, काम, कोधादि वक्षभा-

वानुकूल वृत्तियाँ प्रेम, दािच्एय, सरलता, स्वच्छन्दता, वैराग्य, ज्ञानािद सद्गुणों में परिणत होजाती हैं। एकशब्दमें, समस्त तामसिक श्रौर राजसिक भाव सात्त्विक भाव में रूपान्तर होजाते हैं।

चिद्रूपा शक्ति का प्रकृत वासस्थान सहसार में—शिव के निकट कैलास में—है किन्तु जीवदेह में वे अचिद्रूप में मूलाधार में गहन निद्रा में अभिभूत हैं। स्थूल जगत् में वे स्थूलमावापन्न हुई अचेतन-प्राय हैं जिसके फलतया उनका चिन्मय स्वरूप प्रायः सर्वत्र अस्वीकृत है। इसीकारण जड़भाव—नास्तिकभाव—सर्वत्र फैला हुआ है। इसीकारण अधिकांश लोग स्थूल सुख, स्वार्थ और निजसुखस्पृहा में इतने व्यस्त हैं। कोई भूलकर भी एकबार अपने प्रकृत स्वरूप की ओर नहीं फिरना चाहता। जगत् में सर्वत्र ईर्षा, द्वेष, अशान्ति इसी का फल है।

जीव की श्रात्मविस्मृत श्रवस्था ही कुग्डलिनी की निद्रा है। जीव वस्तुतः शिवस्वरूप है किन्तु श्रात्मविस्मृत होजाने के फलस्वरूप वह श्रपने शिवमय स्वरूप को श्रनुभव नहीं करपाता। श्रात्मा श्रथवा भगवान् की मिहमा को श्रनुभवकर सर्वत्र प्रचार करने के लिए ही प्राग्णशिक्त का स्फुरण होता है किन्तु विरुद्ध शिक्त के सङ्घर्ष के कारण जब तक पूर्णारूपमें- श्रात्मप्रकाश न हो तब तक ऐसा नहीं हो पाता। यह शिक्त कारण, सूद्भ श्रीर स्थूल स्तर में श्रर्थात् मायिक जगत् में निरन्तर बाधा प्राप्त करने के कारण कालचकाकार में श्रावर्तित होने लगती है। इस श्रावर्तन के श्रवसान पर वह श्रात्मस्वरूप को भी उपलब्ध करेगी यह निश्चित है। बहिर्जगत् में श्राकर जीव वैष्णवी माया से श्राच्छन्न होकर श्रपने स्वरूप श्रीर धाम को भूलकर श्रर्थात् सुषुम्ना के पथ से विस्मृत हुश्रा, ईड़ा-पिङ्गला के मार्ग में विचरण करने लगता है। कमशः संस्कार श्रथवा वासना, कर्त्त त्वाभिमान, भोग-स्पृहादि के हाथ में पड़कर श्ररोप यातना मोग करता है। किन्तु

भगवान् के मङ्गलमय विधानानुसार उसे फिर लौटना पड़ेगा। कारण, स्व-स्वरूप में पुनः प्रतिष्ठित हुए बिना वह शान्ति लाभ नहीं कर सकता। साधन के फलस्वरूप यह प्रत्यावर्तन का पथ सुगम त्र्रौर त्र्रालपकाल-स्थायी होसकता है। कोई-कोई भाग्यवान् पूर्व सुकृति के फलस्वरूप शास्त्र, गुरु त्रौर विवेक की कृपा से साधना के इस पथ में स्रोतापन्न होकर, सुपुम्नावाही ऊर्ध्वस्रोत में नौका को छोड़कर, स्वधाम लौटने में समर्थ होते हैं। तब कुएडलिनी शक्ति अपने कुएडल श्रथवा वक्रभाव को त्यागकर सरल होकर जाग उठती हैं श्रीर इसके फलस्वरूप साधक ईड़ा-पिंगला का पथ परित्यागकर सुपुम्ना के पथ में यातायात करते-करते—षट्चक्रभेद कर—ऊर्ध्व की त्र्योर उत्थित होता है। जीव को ऊपर सहस्रार से भगवान् बुला रहे हैं ग्रौर नीचे मूलाधार में विषय त्राकर्षण कर रहे हैं। नीचे का विषयाकर्षण प्रवल हो तो भगवदाकर्षण त्रमुभव नहीं किया जासकता। इसलिए सर्वदा ऊर्व्य दृष्टि होकर कृपा प्रार्थना करना त्रावश्यक है। मन्त्र-योग की सहायता से मन का सुषुम्नापथ में मूलाधार से सहस्रार तक, षट्चक-भेदकर, चढ़ना उतरना करते रहने से कुएडलिनी की निद्रा सम्पूर्णतः भङ्ग होजाती है। भूतशुद्धि भी तब स्वतः साधित होजाती है। कुएड-लिनी ही जीवदेह में श्वासिक्रयारूप में प्रवाहित हुई जीवनधारण में सहाय हैं। साधारण जीव की देह में कुएडलिनी की श्वासिक्रया बन्द होजाने पर मृत्यु त्र्यवश्यम्भावी है। कुएडलिनी के ध्यान से व्याधि श्रीर त्रकालमृत्यु दूर होती हैं श्रीर श्रात्मज्ञान प्रकाशित होता है। जीव के मन त्र्यौर प्राण-क्रिया के सहित कुएडलिनी का बहुत निकट सम्बन्ध है। इसीलिए प्रागायामादि क्रिया कुएडलिनी जागरित करने में विशेषतः सहायक हैं। विमर्श शक्ति के प्रसारण श्रौर श्राकुञ्चन के सहित प्राण्वायु का सहस्रार से मूलाधार गमन एवं पुनः मूलाधार से सहस्रार प्रत्यावर्त्तन क्रिया साधित होजाती हैं। इसके फलस्वरूप देह के

सब तत्त्वों में शक्ति सञ्चारित होकर सब तत्त्व भगवत्-कार्यसाधन की योग्यता लाभ करते हैं—इसी का नाम है मर्त्य में स्वर्गराज का अव-तरण अथवा दिव्यदेहपाति।

जीवदेह में प्राण का मन के साथ एक ऋति मधुर सम्बन्ध है। मन जहाँ जाता है प्राण भी वहीं उपस्थित होने की चेष्टा करता है। युनः प्राण जहाँ किया करता है मन वहाँ जाये विना नहीं रह सकता। यही मन त्रौर प्राण की एकता साधन कर, कुएडलिनी शक्ति को जाग्रत कर, शास्त्र में भगवान् का नाम लेने का उपदेश पाया जाता है। 'मन-प्राण ऐक्य करे डाक यशोदा कुमारे'। मन को भगवान की इच्छाशक्ति एवं प्राण को भगवान की क्रियाशक्ति ( कुलकुण्डलिनी ) रूप में भी वर्णन किया गया है। मन ही ब्रह्म का विर्वतन माना गया है। मन ही विश्व ब्रह्माएड एवं उसका सृष्टा, रक्षक व संहारकर्त्ता है। मन अथवा इच्छाशक्ति ही संस्कारवश वक्रता को प्राप्त होकर प्राण-शक्ति को भी वक्रकर चक्र में घुमाती है जिसके फलस्वरूप स्वच्छ ग्रीर सरल ज्ञान श्राच्छन होकर सुप्तावस्था में परिण्त हो जाता है। मन को सरल कर सकने से ही मन, प्राण के सहित युक्त होकर प्राण को भी सरल कर, सुपुम्ना मार्ग में प्रवेश करता है। इसलिए मन ही मूलाधार में कुएडलिनी शक्ति है। इसी मन को सरल करके ब्रीर चित्-शक्ति में परिणत करके श्रीकृष्ण ने कुब्जा को सीधा किया था त्र्यौर कंसासुर का वध किया था। प्राण त्र्यौर मन के सुषुम्ना मार्ग में प्रवेश होने से ही नादध्वनि सुनाई देती है। यही कलनाद सुनकर जीवरूपी गोपीगण सबकुछ त्यागकर एकदिन कृष्णान्वेषण में बाहर चले गये थे। मन राच्स को वशीभूत करने के लिए ही उसको मेर-द्गड के भीतर सुपुम्ना मार्ग में चढ़ने-उतरने का काम करने का उपदेश दिया गया है।

कुंडलिनी को जागरित करने के लिए नाना प्रकार के उपाय शास्त्र

में निर्दिष्ट किये गये हैं। इनमें से जो उपाय क्रियायोग के अन्तर्गत हैं त्र्यर्थात् वज्रासनादि त्रासन, शक्तिचालनादि मुद्रा, ब्रह्मचर्यादि नियम, कृत्रिम प्रणायामादि किया, इत्यादि—ये सब सिद्ध गुरु के निकट बैठकर श्रत्यन्त सावधानी से श्रनुष्ठान करने योग्य हैं। श्राहारविहारादि सब विषयों में सुसंयत होकर गुरु के त्राज्ञानुसार उनकी उपस्थिति में त्रपनी चेष्टापूर्वक फललाभ करने की चेष्टा करनी होती है। इस प्रणाली में किसी प्रकार की त्रुटि-विच्युति होने से फललाभ होना तो दूर रहा, नाना प्रकार के दैहिक श्रौर मानसिक विकार उत्पन्न हो सकते हैं। वर्तमान समय में सिद्ध योगी ऋत्यन्त विरल होने के कारण साधारण लोगों के लिए यह क्रियामार्ग त्राश्रय करना समीचीन नहीं मालूम होता। सिद्ध-योगी अपनी इच्छापूर्वक अपनी तपःशक्ति के प्रभाव से अनुगत शिष्य की सुप्त कुंडलिनी को प्रबुद्ध कर उसके ऊर्ध्वमुख संचारित होने के प्रति-बन्धक दूर कर सकते हैं - प्राचीनकाल में, मध्य युग में एवं वर्तमान समय में भी इसके अनेक दृष्टान्त मिलते हैं। किन्तु सिद्धयोगी अत्यन्त विरल एवं साधारणतः सबके लिए सुलभ न होने के कारण स्वयं ही सहज उपाय से कुंडलिनी साधन की चेष्टा करनी चाहिए।

कुंडिलिनी साधन का अन्यतम श्रेष्ठ उपाय है ज्ञान, कर्म और भिक्ति का समन्वय साधन। ज्ञान और भिक्तियोग की साधना एवं संयमादि के फलस्वरूप सुपुम्ना का पथ स्वतः खुल जाता है और साधक को स्रोता-पन्न करदेता है। मन को स्थिर और शान्त करने का सहज उपाय नादानुसंधान नाम से परिचित है। किन्तु जब तक कुंडिलिनी शिक्ति किंचित परिमाण में भी जागरित न हो तब तक नाद्ध्विन सुनाई नहीं देती। इसलिए नादानुसंधान का अभ्यास प्रथमावस्था में सबके लिए सम्भवपर नहीं। सर्वप्रथम मन को बाह्य विषयों से प्रत्याहारकर एवं यथाशिक्त संयतकर मूलाधार प्रदेश में संलग्न कर सकने पर अल्पसमय के अभ्यास से सुकल पाने की सम्भावना है। इस प्रकार मनोयोग के

फलस्वरूप मेरुदंड के निम्न प्रदेश में एक स्पन्दन अनुभूत होता है त्रीर क्रमशः शक्ति की किया स्पष्टतः बोध होने लगती है। मालूम होता है कि जैसे एक वैद्युतिक प्रवाह देह के अधःस्थान से ऊर्ध्व स्थान तक मेरुदंड के भीतर संचरण कर रहा है। एकाग्रता के फलस्वरूप इस प्रवाह के साथ-साथ मन की ऊर्ध्व और अधोगति पुनः पुनः सम्पन्न होती है । तत्पश्चात् क्रमशः साधक के अधिकारानुसार नादध्वनि श्रुतिगोचर होती है एवं नाना प्रकार की ज्योतिः प्रकाशित होती है। नाद खुल-जाने के बाद नाद की संगति में अजपामन्त्र जप करना होता है। तब कमशः मन नाद के स्रोत में बहता हुआ अलच्य में लय अवस्था प्राप्त करता है और इसके फलस्वरूप चिकत के भाँ ति महाज्ञान का आवि-र्माव होता है। अवश्य प्रथमावस्था में यह स्थायी नहीं होता किन्तु दीर्घकाल तक स्रक्लान्त स्रध्यवसाय सहित स्रौर श्रद्धापूर्वक यह प्रक्रिया साधन करने से मन के अनादि संस्कार और वासना विदूर हो जाते हैं त्रौर मन निर्मल होजाता है। तब सब बाह्य वृत्तियाँ शान्त हो जाती हैं त्रौर त्रन्तर्भुखभाव स्थायी हो जाता है। उस समय विषयवैराग्य त्रौर विशुद्धानन्द का त्रास्वाद स्वतः ही उदित होता है।

शास्त्रों में बताया गया है कि मगवान् की अनन्तशिक्त प्रत्येक जीव में यहाँ तक कि प्रत्येक परमाणु में निहित है। साधारणतः यह शिक्त निद्रित अवस्था (latent form) में रहती है। इस निद्रित (latent) शिक्त को जागरित (patent) कर भगविद्वा पूरण करने में लगाने का नाम ही है कुंडलिनी जागरण। शिक्त सुप्तभाव में सर्वजीव में निहित है। शिच्चा-साधन-विशेष सब आवरणों को दूरकर शिक्त के प्रकाश में सहायक होते हैं। किन्तु ये केवल निमित्त कारण हैं। निमित्त कारण प्रकाश की बाधा अतिक्रमकर प्रकाश में सहायमात्र होता है। शिक्त-प्रकाश के लिए नाना प्रकार की प्रक्रियाँ देखने में आती हैं। थोड़ा विचार करने ही से समक्त में आसकता है कि हमारी समस्त शिचा-दीचा-साधनप्रणाली इसी सुप्त-शक्ति को जागरित, प्रकटित ग्रौर कार्यशील करने के उपाय हैं।

### इड़ा, पिंगला और सुषुम्ना नाड़ीतत्त्व

नाड़ी शब्द का ग्रर्थ है वाहक-जिसके द्वारा तरल वायवीय पदा-र्थादि वाहित त्र्यथवा संचारित होते हैं। इड़ा-पिंगलादि संज्ञावहा एवं कियावहा स्नायवीय नाड़ी हैं। ये स्नायुस्रोत (nervous current) चहन करती हैं। देह के समस्त कर्म (रक्त की गति, अन्नादि का परि-पाकादि, हस्तपदादि का संचालन, प्रभृति ) एवं समस्त मानसिक च्यापार इन्हीं इड़ा-पिंगला की सहायता से सम्पादित होते हैं। नाड़ी की स्रन्तर्मुखी स्रवस्था का नाम इड़ा है। इसके प्रभावकाल में हमारे इन्द्रिय-मन-बुद्धि त्रादि की गति बाहर से भीतर की तरफ़ चालित होती है। किसी किसी योगी के मतानुसार जव हमारी श्वास बाई नाक से चलती है तब हमारी वृत्ति प्रधानतः ग्रन्तर्मुखी होती है। इसलिए वे इड़ा को वाई नाक की श्वास रूप में निर्देश करते हैं। अन्तर्मुखी चित्त का नाम चन्द्रतत्त्व है, अनेक लोग इड़ा को केन्द्राभिमुखी नाड़ी ( afferent nerve ) मानते हैं। जब श्वास बाई नाक से चलती हो तब इड़ा का प्रभाव काल मानकर उस समय धारणा, ध्यान, जप, पूजादि कार्य करने का उपदेश किया गया है। इड़ा को बहिर्गति (जागतिक भाव) का नाशक मानकर 'वामा' नाम दिया गया है। इसको चन्द्र नाड़ी भी कहते हैं।

योगशास्त्र में पिंगला सूर्यनाड़ी नाम मे विख्यात है। सूर्य जिस प्रकार जीव को बाहर की तरफ़, कार्यचेत्र की तरफ़, चालित करते हैं पिंगला नाड़ी की किया भी उसी प्रकार जीव को बाहर की तरफ़, कियाकलाप की तरफ़, चालितकर बहिर्मुखी करती है। पिंगला सूर्य की—विष्णु की—पालनशक्ति है, इसलिए यह जाग्रत अवस्था की योतक है। जब दिल्ण नासिका से श्वास प्रवल होती है तब हमारी प्रवृत्ति बाहर की ख्रोर धावित होती है। इसलिए पिंगला के कियाकाल में भोजन, धावन, मैथुन, युद्धादि राजसिक कर्म किये जाते हैं। पिंगला-प्रवाह को केन्द्रातिग, बहिर्मुखी नाड़ी (efferent nerve) की किया कहा गया है। जीव को ख्राई-नारीश्वर का प्रतीक मानकर देह के वाम भाग में चन्द्र ख्रीर दिल्लिण भाग में सूर्यतत्त्व निर्देश करने के लिये सम्भवतः इड़ा को वाम नासिका के एवं पिंगला को दिल्लिण नासिका के प्रवाहरूप में वर्णन किया गया है। मेरुद्र उस्थ द्विविध विष्नी में बाहर की श्वेत वेष्टनी क्रियाशक्ति की सञ्चालक है एवं भीतर की धूसर वेष्टनी क्रियाशक्ति की ख्रानेकांश रोधक है। प्रथम (पिंगला) की गति केन्द्रातिग ख्रीर द्वितीय (इड़ा) की गति केन्द्रानुग है। खुडरीफ़ साहब ने इड़ा-पिंगला को समवेदनीय (Sympathetic) नाड़ी निर्देश किया है।

सञ्चारित होते समय सुषुम्ना नाड़ो को भेद करना होता है किन्तु इसमें बहुत ही ग्रल्प समय लगता है। वास्तव में उतने समय में इड़ा या पिंगला किसी की किया नहीं होती। दिन ग्रौर रात की सिन्ध के समान इड़ा ग्रौर पिंगला की सिन्ध सुषुम्ना नाम से विख्यात है। किन्तु यह सुषुम्नास्थित च्रिक्त होने के कारण एवं योगी के स्वप्रयत्न उद्भूत न होने के कारण इससे साधन में सहायता नहीं मिलती। साधनवल से यह स्थित ग्रपने ग्रधीन करना ग्रावश्यक है। इड़ा-पिंगला की गित जिस परिमाण में तिरोहित होगी ठीक उसी परिमाण में सुषुम्ना में वायु की ऊर्ध्व गित लच्चित होगी। जब प्राण-प्रवाह सुषुम्ना नाड़ी में चलना ग्रारम्भ करता है तब ही उसका विकास लच्चित होता है। प्राण की स्पन्दित ग्रवस्था को जीवावस्था एवं

निस्पन्द श्रवस्था को योगावस्था कहते हैं। दीर्घकाल तक प्राणायाम जपादि श्रभ्यास के फलस्वरूप प्राण्वायु सुपुम्ना मार्ग में चलना श्रारम्भ करती है श्रीर सुपुम्ना में प्रवेश के मात्रानुसार लयभाव उपस्थित होता है। सुपुम्ना में प्राण्वायु विलीन होजाने पर बाह्य विषयों का ज्ञान नहीं रहता—इन्द्रियादि की क्रिया लोप होजाती है। तब शिवतत्त्व का साज्ञात्कार होता है—इसी कारण सुषुम्ना को विह्नितत्त्व श्रथवा श्मशान श्रीर शिव को श्मशानवासी कहागया है। सुषुम्ना मार्ग के साधक को श्मशान में शव-साधक कहा जाता है। सारण इस श्रवस्था में देह शवभाव को प्राप्त होजाती है श्रीर देहाध्यास लुप्त होजाता है। श्वास-साम्य = इड़ा-पिंगला का साम्य = वक्रता दूर = स्वभाव के साथ योग = सुषुम्ना में प्रवेश लाभ = निर्मर की श्रवस्था लाभ = श्रात्मनिवेदन, श्रर्थात् इन सबका एक ही तात्पर्य है।

श्रुति कहती है कि सुपुम्ना श्रमाहत से सहसार तक विस्तृत है; कोई कहते हैं सुपुम्मा मूलाधार से सहसार तक विस्तृत है; कोई मिणिपुर से सहसार तक श्रीर कोई श्राज्ञाचक से सहसार तक विस्तृत बताते हैं। जो श्रपमा पूर्व साधना द्वारा जिस स्तर श्रथवा केन्द्र में श्रम्तः प्रवेश करने में समर्थ हुए हैं श्रथांत जो भूमि लाभ किये हुए हैं वे उसी स्थान से सुपुम्ना की ऊर्ध्वगति उपलब्ध करते हैं। त्रिवेणी इड़ा-पिंगला-सुपुम्ना का मिलनस्थान है। श्रूमध्य श्राज्ञाचक में ऊर्ध्व (मुक्त) त्रिवेणी एवं मूलाधार में श्रधः (श्रुक्त) त्रिवेणी का उल्लेख देखने में श्राता है।

"यद्यपि मूलाधार से सहस्रार तक सुषुम्ना का विस्तार वर्णन किया गया है तथापि यह विशेषतः स्मरण रखना होगा कि ऊर्ध्व मुखी सुषुम्ना का स्रोत क्रमशः सूद्रमतर होकर प्रवाहित होता है और इसके फलस्वरूप गुण्कियादि की अनुभूति भी क्रमशः भिन्न होजाती है। इसलिए योग-शास्त्रादि में वज्रा, चित्रिणी और ब्रह्मनाड़ी नाम की तीन नाड़ियों का

उल्लेख पाया जाता है। ये वास्तव में सुषुम्ना से स्वरूपतः अभिन्न हैं तो भी स्तर भेदानुसार विभिन्न प्रकार की किया की अभिव्यक्षिका होने के कारण विभिन्न नाम से अभिहित हैं। अन्तिम अवस्था में सुपुम्ना का परिचय ब्रह्मनाड़ीरूप में प्राप्त होता है। यहा पुराणादि शास्त्रों की सुप्रसिद्ध ब्रह्मनाल है। इसके साथ महाज्योति:-स्वरूप ब्रह्मतत्त्व का सम्बन्ध अत्यन्त सूचमदर्शी योगी के अतिरिक्त और कोई भी लच्य नहीं करसकता । कारण शिव-शक्ति स्वरूपतः श्रिमिन्न हैं एवं परमावस्था में उनका पृथक् भाव एक हिसाब से अव्यक्तरूप में रहते हुए भी लच्चित नहीं होता। नाड़ी रेखास्वरूप है किन्तु सहस्रार दिगन्तव्यापी विराट् प्रकाशस्वरूप है। इस विराट् प्रकाश में ज्योतिः रेखा का स्वतन्त्र ऋस्तित्व होते हुए भी न हाने के समान ही होजाता है। म्लाधार से ऊर्ध्वगति के समय जब अन्नोमयकोश में अभिमान होता है तो इड़ा पिंगला की किया चलती रहती है किन्तु जब सुबुम्ना जाग-रित होती है तब इस जागरण की मात्रानुसार इड़ा-पिंगला की क्रिया अवरुद्ध होजाती है। सुत्रम्ना-जागरण होते ही अभिमान प्राण्मयकोश में खेलने लगता है, तब प्राणमयकोश में प्रवेश के अनुपात से अन-मयकोश से ग्रिममान खिसक जाता है। तदनन्तर प्राणमयकोश की किया के अवसान पर अथवा इसी क्रियावस्था में ही गुरु की कुपा से अथवा साधन बल से वजिणी नाड़ी का द्वार उन्मुक्त होता है। तब शक्ति इस नाड़ी को त्राश्रयकर कार्य करने लगती है त्रौर त्र्राभिमान प्राणमयकोश त्यागकर मनोमयकोश का त्राश्रय लेता है। इसके पश्चात विज्ञिणी नाड़ी से चित्रिणी में प्रवेश लाभ होता है। तब ऋभिमान मनोमयकोश से विज्ञानमयकोश में चला जाता है। चरमावस्था में चित्रिणी नाड़ी भी परित्यक्त होजाती है। तब जो यथार्थ ब्रह्मनाड़ी है उसको त्राश्रयकर शक्ति का खेल होता है त्रौर त्रभिमान विज्ञानमय-कोश त्यागकर त्रानन्दमयकोश का त्राश्रय लेता है। त्रानन्दमयकोश

में किसी प्रकार की मिलनता नहीं। इस कारण श्रमिमान इस स्थान से अन्यत्र नहीं जाता। इस अवस्था में आनन्दमयकोश की अनुभूति सम्यक्रूप में विद्यमान रहती है। यही जीव का मातृ-श्रङ्क में श्रव-स्थान है। जब यह ग्रिभिमान त्र्यानन्दमयकोश से भी निवृत्त होता है तब जीवभाव नहीं रहता, तब महाचैतन्य अथवा परम साची अवस्था में स्थिति लाभ होती है। (भक्त त्रानन्दमयकोश भेद करना नहीं चाहता)।"म है स्वीक : कार के किए का कार । किल्पिक किए

मि प्राचित के प्रत्नाहरू के प्राप्त के प्राप्त के प्राप्त किए हैं कि प्रति के प्रति कि प्रति के प्रति के प्रति 'मूर्त्तं' राब्द का ग्रर्थ है प्रकटित ग्रथवा व्यक्त ग्रवस्था। 'मूर्च्छं' धातु के उत्तर 'क्ति' प्रत्यय लगाने से 'मूर्त्ति' शब्द बनता है। प्रकटित अथवा व्यक्त अवस्था मूर्त्ति कहलाती है। 'पूजा' शब्द का अर्थ है— श्रेष्ठ को त्र्यवलम्बन कर त्र्यपने को श्रेष्ठ करने की चेष्टा। इसलिए मूर्त्ति-पूजा का ऋर्थ हुन्रा भगवान के विकास जीव-जगत् तत्त्व को ऋवलम्बन कर श्रेष्ठता लाभ करने की चेष्टा अथवा व्यक्तावस्था को अवलम्बन कर श्रव्यक्त परमात्मतत्त्व में जाने की चेष्टा। श्रव्यक्त की व्यक्तरूप में परिणाति अथवा विवर्तन आनन्दास्वादन करने और कराने के लिए, अपने को प्रकाश करने के लिए, है। अञ्यक्त जब अञ्यक्त रहते हैं अर्थात् व्यक्त नहीं होते तव वे अनेकों की धारणा के अतीत हैं। और व्यक्त जब स्रव्यक्त को प्रकाश करने के लिए स्रर्थात् महर्णयोग्य करने के लिए है तो यदि कोई व्यक्तावस्था के आश्रय से अव्यक्तावस्था में जाने की चेष्टा करता है तो उसको ग्रस्वाभाविक ग्रथवा निन्दनीय कहना उचित नहीं। प्रकाश व्यक्तिरूप में ग्रथवा तात्त्विक रूप में गोचर होता है। हम जो मूर्तियाँ देखते हैं वे त्रादर्शतत्त्व की त्राथवा श्रादर्शपुरुष की प्रतीक हैं। त्रादर्श-तत्त्व श्रथवा श्रादर्शपुरुष की सहा-यता से त्रादर्शजीवन लाभ करने की चेष्टा को ही मूर्त्तिपूजा कहते हैं।

दुर्गा, काली स्रादि तास्विक एवं राम, कृष्ण, बुद्धादि ऐतिहासिक त्रादर्श का ग्रवलम्बन श्रेष्ठता-लाभ में सहायक है यह स्वीकार्य है। यह भा ग्रस्वीकार नहीं किया जाता कि मूर्त्तिपूजा ग्रनेकांश विकृत हो गई है किन्तु विचार करना उचित है कि कौन-सा अनुष्ठान अनिधकारी के हाथ में पड़ने से विकृत नहीं हो जाता। इसलिए शोधन की त्रावश्य-कता है, ध्वंस की नहीं। कौन कहसकता है कि एक भाव को ध्वंस करके जो दूसरा भाव उसकी जगह स्थापित होगा वह ठीक ही होगा अथवा विकृत नहीं होगा। आदर्शमूर्ति को अवलम्बन कर किस प्रकार त्रादर्श जीवन लाभ किया जासकता है यह धारणा-ध्यान-समाधि तत्त्व के ग्रन्तर्गत है। कहना ग्रनावश्यक है कि मूर्त्ति द्वारा श्रमूर्त्त को सीमावद्ध नहीं किया जाता—"नमस्ते जगद्व्यापिके विश्वमूर्ते" त्रादि स्तव इसके साची हैं। फिर जब व्यक्त-म्रव्यक्त, सगुण-निर्गुण दोनों भाव उन्हीं के हैं ग्रौर उपनिषदों के ऋषिगण दोनों की समान प्रशंसा कर गये हैं तब इनमें से एक भाव को दूसरे की अपेदा श्रेष्ठ मानना उचित नहीं मालूम होता। कोई तत्त्व जब तक ऐतिहासिक रूपमें— स्थूल भाव में - ग्रात्मप्रकाश नहीं होता तब तक वह ग्रनेकांश हमारी धारणा के त्रातीत ही रहजाता है। इसलिए भगवान हमारे प्रहणयोग्य होने के लिए जीवजगद्-रूप में प्रकटित हैं। सफ़ोद रंग सिवाय सफ़ोद पदार्थ के द्वारा श्रौर किसी प्रकार धारणा नहीं किया जा सकता। किन्तु ध्यान रखना होगा कि किसी विशिष्ट सक्तेद पदार्थ में हम सफ़ेद तत्त्व को सोमाबद्ध न करें। सत्य तात्त्विक (abstract principle) है, मूर्त्त उसकी प्रकटित त्र्यथवा व्यक्तावस्था (concretised form) है। हमारा लच्य होना चाहिए तत्त्व ( principle ) किन्तु उसके प्रकटित ( personified ) हुए बिना ग्रहण्योग्य होने की सम्भावना

## व्यष्टि-समष्टि तत्त्व

हिन्दु साधनप्रणाली में व्यष्टि-समष्टि तत्त्व का एक अति सुन्दर त्राभास पाया जाता है। जगत् का प्रत्येक तत्त्व, प्रत्येक परमाग्रा, परस्पर सम्बंधित है। एक दूसरे की सहायता के विना कुछ नहीं करसकता। हम सब एक दूसरे के प्रति चिरकृतज्ञ हैं —यहाँ तक कि कोई भी मुभसे पृथक् नहीं है, सभी मेरे त्रात्मा की विभूति हैं, मेरे भगवान की संतान-संतित हैं। बालबचों को कष्ट पहुँचाकर कोई माँ-बाप को सुखी नहीं करसकता। इसीलिए जीवसेवा के द्वारा शिव की सेवा करने की ख्रोर हमारा प्रधान लच्य है। धर्म का प्रकृत स्वरूप कहाग्या है—"जाहाँ नाहि निजसुख अनुरोध" अर्थात् जहाँ अपने सुख के लिए कोई आग्रह नहीं है। 'कुष्णेन्द्रिय-प्रीति-इच्छा' की ग्रोर हमारा प्रधान लच्य है । 'श्रात्मेन्द्रिय-प्रीति-इच्छा' काम होने के कारण त्याज्य है। हमारे भगवान सर्वव्यापी हैं। "वासुदेवः सर्वमिति", "नमस्ते जगद्-व्यापिके विश्वमूर्त्तं'', "विश्वरूप-विश्वनाथ-विश्वजीव-विग्रहम्'' स्रादि हमारे मंत्र हैं। "यत्र तत्र मनो याति ब्रह्मण्स्तत्र दर्शनम्", "जित देखीं तित रयाम-मयी है", "जिधर देखता हूँ उधर तू ही तू है", आदि हमारे गुरु-वचन हैं। सर्वत्र ब्रह्मदर्शन, ब्रह्मोपलब्धि, ब्रह्मसेवा हमारे जीवन का लद्य है। जितने विभूतिमत् पदार्थ हैं उनमें हम श्रीभगवान के अवतार की खोज करेंगे। हम तर्पण द्वारा समस्त जीवों की तृप्ति-विधान करने के लिए दीन्नित हैं; पंचमहायज्ञादि नित्य-कर्म द्वारा हम सब जीवों की सेवा करने के अभ्यस्त हैं; अपना निवेदित अन्न अतिथि-अभ्यागत जीव-जन्तु को प्रदान कर हमें अवशिष्ट अंशमात्र ही ग्रहण करने का आदेश है। हम परोपकार नहीं मानते; कारण हमारे लिए कोई 'पर' नहीं; सभी हमारे त्रात्मा की, परमात्मा की, विलास विभूति त्रथवा लीला-स्वीकृत विग्रह हैं। हाय! ऐसे उदार जीवन्त धर्म की ऋाज यह

दुर्दशा ! ऋदैतवाद के स्थान पर ऋागया है भेदवाद । सर्वत्र भगवद-र्शन, सर्वत्र भगवद्ध्यान ऋौर सब जीवों की सेवा हमारी साधना का सार तत्त्व है।

## सत्य-प्रतिष्ठा, प्राण्-प्रतिष्ठा, त्रानन्द-प्रतिष्ठा

सत्य-प्रतिष्ठा—'सत्य' शब्द का ग्रर्थ है पड़ विध विकार वर्जित तथा नित्य । 'जायते-स्रस्ति-वर्धते-विपरिग्गमते-स्रपचीयते-नश्यति' यह छः विकार जिसको स्पर्श नहीं करसकते, जो सर्वदा समानरूप में त्र्यविष्यत रहता है, जिसके अस्तित्व के सम्बंध में कोई सन्देह नहीं हो-सकता, जो चरमतत्त्व है-वही सत्य है। 'प्रतिष्ठा' का ऋर्थ है स्थिति। हमारा चित्त जब सत्य में प्रतिष्ठा लाभ करेगा तब हम सत्य-प्रतिष्ठ होंगे। तव हमारी चत्तु त्र्यादि इन्द्रियाँ सव वस्तुत्र्यों में सत् को हूँढ़ेंगी, सत् का दर्शन करेंगी श्रौर मन सत्य के श्रितिरिक्त श्रौर कुछ भी चिन्तन न करेगा। जगत् के समस्त पदार्थों को तब हम सत्य की विभूतिरूप में ग्रहण करेंगे। सत्य को छोड़कर श्रीर कुछ न देखेंगे, न सुनेंगे, न स्पर्श करेंगे, न चिन्तन करेंगे। जब हम सर्वदा सत्य के ध्यान में विभोर रहेंगे तभी हम सत्य-प्रतिष्ठ होंगे। तब हमारे कान सब शब्दों में सत्यस्वरूप श्रीभगवान के मधुर शब्द के श्रातिरिक्त श्रीर कुछ न सुन सर्केंगे, नेत्र उनके भुवनमोहन रूप के त्रातिरिक्त और कुछ न देख सकेंगे, त्वचा उनके सुखमय स्पर्श के अतिरिक्त और कुछ स्पर्श न करेगी, जिह्ना उनके श्रमृतरस के श्रातिरिक्त श्रौर कुछ पान न करेगी, नासिका उनकी गात्र-गंध के स्रतिरिक्त स्रौर कोई गंध ग्रहण न करेगी, मुख उनके विषय के अतिरिक्त और कोई वार्ता न करेगा, पैर उनके पथ के अतिरिक्त और किसी पथ पर न चलेंगे, मन उनके चिन्तन के त्रातिरिक्त त्रौर कोई चिन्ता न कर सकेगा, बुद्धि एवं चित्त उनके संस्कार के ब्रातिरिक्त ब्रान्य सब संस्कार त्यागकर उनमें तन्मयता लाभ करेंगे-सर्वत्र उनका दर्शन

ध्यान त्र्यौर उपलब्धि के हेतु जब हम समाहित होंगे तभी हम सत्य-प्रतिष्ठ होंगे।

ब्रह्म द्वारा अथवा ब्रह्म में जीव-जगत् सृष्ट, परिणत अथवा विवर्तित है। सत्य ही यहाँ नित्य तत्त्व है, जीव-जगत् उसका नामरूप है। रज्जु सत्य है, नामरूप उसमें विवर्तित या कल्पित सर्प है; सिन्धु सत्य है, उसमें विकल्पित तरंग नामरूप है; सुवर्ण सत्य है, उसमें कल्पित कंवन त्रादि ज़ेवर नामरूप हैं; ग्रमृतरूप सत्य है, उसमें कित्पत जन्म-मृत्यु त्र्यादि विकार नामरूप हैं। यह नामरूप सत्य को छोड़कर नहीं रहसकता—सत्य इस नामरूप के भीतर का परम तत्त्व है। कल्पित सर्प वास्तव में रज्जु ही है। शास्त्र त्र्यथवा गुरु के वाक्य में विश्वास करके, साहस करके, इस सर्प को पकड़ लो तो देखोंगे कि रज्जु ही हाथ में ब्राई। माँ-वाप, पति-पत्नी, लड़का-लड़की, शात्रु-मित्र, पत्र पुष्प-फलादि त्रानित्य नामरूपों में वे ही परम सारतत्त्व तुम्हारे पर-मात्मा रहते हैं। परमात्मबुद्धि से इनका दर्शन करो, ध्यान करो, सेवा करो - तुम्हारा जीवन सार्थक होगा श्रौर सब पदार्थों के भीतर तुम उनका दर्शन तथा स्पर्श लाभ करोगे। जीव-जगत् तुम्हारे श्रीभगवान की देह है—सब के भीतर उनका दर्शन श्रीर ध्यान तुम्हारी साधना होनी चाहिए। "यो मां पश्यति सर्वत्र", "वासुदेवः सर्वमिति", प्रमृति वाक्य इसी भाव के साची हैं। सभी रूपों, सभी नामों त्रौर सभी भावों के भीतर भगवदुपलब्धि करने की चेष्टा करो। प्रथमतः उनके त्र्रास्तित्व में विश्वास करो —विश्वास करो कि वे हैं, श्रनुभव करो कि वे सत्य हैं। इसके वाद सब पदार्थों को देखकर कहों—"हे ठाकुर, तुम जब सर्वव्यापी हो तो तुम निश्चय इनके मीतर भी हो, दया करके एकबार तुम इनके भीतर से मुक्ते दर्शन दो, फिर मैं तुमको दिक नहीं करूँगा, तुमको नमस्कार।" सब वृत्तियों में, मन के सभी भावों में, उनको खोजो। जो रूप, जो नाम, जो भाव

तुम्हें श्रच्छा लगता हो उसी के भीतर से उनको प्रकट करने की चेष्टा करो । शयन के समय विछीने पर उनका ध्यान करते करते माँ की गोद में समाहित होने की चेष्टा करो । प्रतिदिन श्रधीर मन से उनको बुलाश्रो, उनको देखने की चेष्टा करो । चित्त शुद्ध श्रौर शान्त हो जाने पर सर्वत्र उनका दर्शन लाभ करके जीवन सुफल होगा । तब छोटे लड़के-लड़िक्यों को देखकर वालगोपाल-कुमारीभगवती; माँ-वाप के भीतर श्रमपूर्णा-विश्वनाथ; पित-पत्नी के भीतर शिव का दर्शन, ध्यान श्रौर सेवा स्वाभाविक होजायँगे । तब जगत स्वर्गराज्य में परिणत होगा, तुम सत्य-प्रतिष्ठ होगे, श्रसत्य तुम्हारे निकट से दूर भाग जायेगा । श्रंगन्यास क्रिया इस उपलब्धि में सहायक है ।

प्राण-प्रतिष्ठा—प्राण-प्रतिष्ठा का अर्थ है प्राण में स्थिति लाम करना अर्थात् सर्वत्र प्राण्णाक्ति की लीला दर्शनकर प्राण्णाक्ति की अनुमूति में प्रतिष्ठित होना। प्राण् परब्रह्म है—प्राण् भगवान की वह शक्ति है जिसके द्वारा अथवा जिसमें जीव-जगत् सृष्ट, परिण्त अथवा विवर्त्तित है। जीव और जगत् इसी महाप्राण की घनीमूत मूर्ति हैं। हमारा व्यष्टि प्राण् इसी समष्टिगत महाप्राण का अंश है, इसी प्राण्सागर की लहर है। वे ही एक विन्दु रक्त के भीतर अवस्थित हुए हमारी देह को पृष्ट, परिण्त तथा कार्यचमकर हमारे भीतर बैठे सब कार्य सुसम्पन्न कररहे हैं। हमारी देह की परिण्ति, मन की चृत्ति—सब उसी प्राण् के खेल हैं। जगत् के समस्त किया-ज्यापार के भीतर हम प्राण्याक्ति की लीला का दर्शनकर, अहंकार के हाथ से मुक्ति लाभकर, सर्वत्र भगवल्लीला दर्शन की योग्यता लाभ करते हैं। तब यह नहीं कह सकते कि 'में कार्य करता हूँ।' तब कहा जायेगा कि 'सब कार्य मेरे द्वारा कारित हो रहे हैं।' करन्यास क्रिया प्राण-प्रतिष्ठा में सहायक है।

प्रकृत साधक अपने देखने, सुनने, काम करने, जानने श्रौर आनन्द अनुभव करने श्रादि कियाश्रों को यथाकम भगवद्दत्त चत्तु, कर्ण, इस्त, बुद्धि श्रौर चित्तादि के द्वारा भगवच्छित्ति के प्रकाशारूप में ग्रहण करने को वाध्य हैं। उसको सब प्रकार के करने न-करने के भीतर भगवल्लीला दर्शन की योग्यता प्राप्त होगई है। वृथाकर्तृ त्वाभिमान उसके मन में स्थान नहीं पाता। प्राण् क्रियात्मक है—उसकी सभी कियाश्रों ने श्रहंकार में प्रतिष्ठित न होकर भगवान की चिच्छित में प्रतिष्ठा लाभ करली है।

त्रानन्द-प्रतिष्ठा-जगत् की सृष्टि-स्थिति-लय क्रिया त्रानन्द से साधित होती है। हमारा त्रानन्द ब्रह्मानन्द का ही त्रंशमात्र है। यही ब्रह्मानन्द हमारे अन्तःकरण और बहिःकरण में से आते समय इनके रङ्ग से रिञ्जत होकर विषयानन्दरूप में अनुभूत होता है। समस्त त्रानन्द ब्रह्मानन्द की ही विभूति है। इस विकृत त्र्यानन्द में से कामना-वासनादि विकृति दूर करदेने से ही यह ब्रह्मानन्द में पर्यवसित हो जाता है। शान्त-दास्य-सख्य-वात्सल्य-मधुरादि सम्बन्धों को इन सब सम्बन्ध जनित आनन्दों को त्र्यासक्ति, संस्कार ग्रौर स्वार्थ की दुर्गन्ध से मुक्त करके, शुद्ध करके पूर्णता पर पहुँचा देने से यह स्वर्गीय शान्त-दास्यादि भावों में पर्यवसित होजायँगे। तभी समभ में त्रायेगा कि त्राखिल त्रानन्द ब्रह्मानन्द का ही विचित्र स्फुरणमात्र है। सृष्टि की लीला के मूल में त्र्यात्मप्रकाश की, त्र्यानन्द-स्फुरण की, इच्छा है। उसी त्र्यानन्द में सव प्रतिष्ठित हैं। हम सभी प्रकार के स्त्रानन्द में ब्रह्मानन्द स्त्रनुभवकर तथा उस ग्रानन्द को ब्रह्मानन्द में पर्यवसित कर सर्वत्र ग्रानन्द की लीला दर्शन करते-करते उस त्रानन्द में प्रतिष्ठित हो जायँगे। व्यापक-न्यास क्रिया त्रानन्द-प्रतिष्ठा में सहायक है।

में भगवान् में प्रतिष्ठित हूँ, उनकी शक्ति द्वारा परिचालित हूँ, वे

ही मेरे समस्त सुख शान्ति श्रौर श्रानन्द के प्रस्रवण हैं। मेरी स्थिति, किया श्रौर श्रानन्द के हेतु भगवान् ही हैं। सुभको जीवित रखे बिना, ठीक पथ पर चलाये बिना, पूर्णानन्द में विभोर तथा समाहित किये बिना मेरे भगवान् रह नहीं सकते, वे विश्राम नहीं लेंगे—यह श्रमुभूति जागरित करना सत्यादि प्रतिष्ठा का प्रधान लद्दय है।

# पूजा के श्रंगविभाग

पूजा सिद्ध श्रौर साधक श्रवस्था के भेद से प्रधानतः द्विविध है। सिद्ध श्रवस्था की पूजा है भगवद्भाव में विभोर रहते हुए भगवल्लीला में सहायक होना। साधक श्रवस्था की पूजा-प्रणाली सिद्धावस्था प्राप्त करने के लिए है। इसी पूजा का विषय यहाँ श्रालोच्य है।

भगवान् में प्रीति एवं उनका प्रियकार्यसाधन ही उनकी पूजा है। जिससे हम प्रीति करते हैं अज्ञातरूप से उसके अनुकूल होजाते हैं; उसके भाव से भावित होजाते हैं, उसके प्रियकार्य साधन के लिए वाध्य होजाते हैं। अतएव वास्तविक प्रीति होने से ही उसका प्रियकार्य साधन करना होजाता है। हमारी प्रचलित पूजा में प्रीति की ओर विशेष लद्ध्य है। यह पूजा साधारणतः तीन भागों में विभक्त है—(१) शुद्धि (२) ध्यान (३) उपलब्धि। संकल्प, स्वस्तिवाचन, जलशुद्धि, आसनशुद्धि, भूतापसारण, भृतशुद्धि—ये सव 'शुद्धितत्त्व' के अन्तर्गत हैं। 'ध्यानतत्त्व' साधारणतः तीन भागों में विभक्त है—धामतत्त्व, स्वरूपतत्त्व और भगवत्तत्त्व। 'उपलब्धि' के अन्तर्गत न्यास, उपचार-समर्पण, पञ्चदेवता, गुरु तथा इष्ट की पूजा, जप, आतम् निवेदन, हवन और विसर्जन क्रियाएँ हैं। पूजा के श्लोकों में इन तत्त्वों की अग्रेर यथासम्भव दृष्टि रखी गई है एवं इन तत्त्वों को वर्त्तमान देश-काल-पात्रानुसार सबके प्रहण्योग्य बनाने की चेष्टा कीगई है। इसके

उपरान्त सब सम्प्रदायों की साधनप्रणाली के प्रति लच्य रखते हुए सब सम्प्रदायों की साधनप्रणाली के सार ग्रंश में कैसा सुन्दर साहश्य है इसका भी ग्राभास दिया गया है। एक व्यवस्था का नमूना साधारण भाव से देकर साधकगण जिससे ग्रपनी-ग्रपनी रुचि तथा ग्रिधि-कारानुसार श्लोकविशेष की सहायता से एवं ग्रपने ग्रपने विधानानुसार ध्यान तथा पाद्य-ग्रप्यादि उपचार द्वारा पूजा करसकें, इस ग्रोर दृष्टि रखी गई है। उपचारसमर्पण तथा ध्यान-जपादि के स्थान में ग्रपनी-ग्रपनी दीचा, शिचा ग्रौर ग्रभिरुचि के ग्रनुसार पूजा करना ही प्रशस्त होगा। नीचे साधारण प्रचलित पूजा के ग्राङ्गों का संचित्त ग्राभास दिया जाता है।

सङ्कल्प-प्रत्येक कार्य में कोई न कोई उद्देश्य रहता है। साधना इसी उद्देश्य का सहज, सुन्दर तथा स्वामाविक उपाय है। आर्त्त, जिज्ञासु, त्र्यथीं त्रौर ज्ञानी—ये चतुर्विध लोग भगवान् का भजन करते हैं। इनमें प्रथम तीन का उद्देश्य सहज ही समभ में आजाता है। जब तक कोई अभाव-बोध है तब बक अभावपूरण की प्रवृत्ति भी स्वाभाविक है। यदि कुछ प्रार्थना करना हो तो भगवान् से ही करना विधेय है। किसी भी भक्त को तुच्छ मानना उचित नहीं। हम माने या न मानें किन्तु यह त्र्यस्वीकार नहीं किया जा सकता कि हमारे भीतर से कामना-वासना, सुख-स्पृहा, प्रतिष्ठा-मोह, त्र्यादि विलकुल जाते नहीं फिर भी कामना त्याग की चेष्टा करनी पड़ेगी। निष्काम भक्त त्रपने प्राणाराम से कुछ भी प्रार्थना नहीं करता। बिना माँगे उसको जो कुछ मिला है उसी से उसका चित्त कृतज्ञता से बिक गया है। तो भी उसकी एक कामना हो सकती है वह यह कि 'हे ठाकुर, तुम्हारे प्रति मेरी अचला अहैतुकी अव्यभिचारिसी भक्ति सदा वर्तमान रहे, मेरे जीवन में तुम्हारी इच्छा पूर्ण सफलता लाभ करे।' प्रार्थना के भीतर यही तत्त्व निहित है। संकल्प के भीतर भी एक

प्रार्थना का भाव रहता है। जिस हेतु मैंने यह अनुष्ठान किया है वह उद्देश्य सफल हो।

स्वस्तिवाचन—स्वित्वाचन शान्ति के लिए प्रार्थना है; शान्ति केवल अपनी नहीं, सर्वभूत की। यह शान्तिलाभ हमारे अहंकार पर निर्भर नहीं करता—यह निर्भर करता है सर्वोपिर श्रीभगवान पर अथवा उनके विभूतिरूप देवताओं पर। इसलिए स्वस्तिवाचन में श्रीभगवान के निकट—इन्द्र, वरुण, अगिन, आदि देवताओं के निकट अथवा हमारे सब तत्त्वों में अधिष्ठित ब्रह्मचैतन्य के निकट—शान्ति तथा अभीष्ट कर्म की सफलता के लिए प्रार्थना की व्यवस्था देखी जाती है। हम सब जीवों के कृतज्ञ हैं, सबके ऋणी हैं। सबको तृप्तकरके इस ऋण से मुक्ति लाभ किये विना हमारी भगवत्—प्राप्ति की सम्भावना कम है। कृत-ज्ञता-प्रकाश में यह तत्त्व देखने में आयेगा। स्वस्ति = सु-अस्ति, मंगल हो, मंगल आये। सबको तृप्त करदेने से सबके मुख से निकलेगा 'अयमारम्भः शुभाय भवतु'—इस अनुष्ठान से सबका कल्याण हो। माँ तो सबकी माँ है, सब मिलकर न बुलाएँ तो वे कैसे आयेंगी।

भूतापसार्गा—पंचभूत एवं पंचभूत से बना हुत्रा जीव-जगत् त्रानेक समय साधन-भजन में बाधा देते हैं। इस बाधा से मुक्ति लाभ करने के लिए सब भूतों के निकट, सर्वोपिर भूतनाथ के निकट, ऋषा-प्रार्थना की व्यवस्था है।

अपसर्पन्तु ते भूता ये भूता भुवि संस्थिताः। ये भूता विघ्नकारिणः ते नश्यन्तु शिवाज्ञया।।

त्रर्थात् पृथ्वीस्थ विष्नकारी सब भूत शिव की श्राज्ञा से विनाश को प्राप्त हों। यहाँ त्र्यनेक लोग 'नश्यन्तु' (विनाश को प्राप्त हों) की जगह 'शुध्यन्तु' (शुद्ध होजाएँ) पाठ करते हैं। शत्रु के भीतर की श्रानिष्ट-कारी वृत्ति दूर होकर शत्रु मित्रभावापन्न होजाय, किसी को मैं शत्रुभाव में न देखूँ—यह भाव ज्यादा सुन्दर है।

उपकरण-शुद्धि—पूजा के लिए ग्रपनी देह तथा चित्त की शुद्धि ग्रावश्यक है एवं पूजा के उपकरण जो भगवान को निवेदन किये जायँगे, जो प्रसादरूप में भगवत्-जीव को प्रदान किये जायँगे, उनकी शुद्धि सम्पादन भी ग्रावश्यक है। उपकरण पुष्प भोज्यादि ग्रज्ञत ग्रौर विशुद्ध हैं या नहीं, यह परीज्ञा करके देखलेना चाहिए ग्रौर भगवान के नाम-स्मरण से शुद्धकरके लगाना चाहिए। देह तथा चित्त-शुद्धि के विषय में पहले ही बता दिया गया है।

गुरु की पूजा—ध्यान श्रीर उपचार समर्पण द्वारा गुरुदेव की पूजा की व्यवस्था है। वास्तव में गुरु के गुणकर्म के चिन्तन से गुरुतत्त्व में समाहित होकर स्वयं गुरु भावापन्न होजाना, श्रपने को गुरु के सब गुणों से विभूषित करना, गुरुपूजा का उद्देश्य है। श्रपने श्रपने सम्प्रदाय-विहित प्रणाली के श्रनुसार गुरुदेव की पूजा करना ही विधेय है किन्तु मूल उद्देश्य की तरफ़ विशेष दृष्टि रखनी चाहिए। स्मरण रखना होगा कि गुरु भगवान की चिद्विभूति हैं। गुरु के भीतर से ही चिच्छिक्त तथा उसके कार्यकलाप की उपलब्धि करनी होगी। भगवान की चिच्छिक्त किस प्रकार गुरु के भीतर श्राविभूत होकर मेरे भीतर की सुप्त चिच्छिक्त को जागरितकरके मुभको चित्-स्वरूप में प्रतिष्ठित करने में सचेष्ट है, इसको उपलब्ध कर स्वयं चित्-स्वरूप में परिण्रत होजाने की चेष्टा करना ही गुरु-पूजा है।

पंचदेवता की पूजा—विभिन्न तत्त्वों में भगवत् चैतन्य के विभिन्न भाव के प्रकाश का नाम 'देवता' है। हमारे भगवान—हमारे इष्ट—हमारे पंचतत्त्व में, हमारे पंचकोश में, किस प्रकार प्रकाशित होकर तथा प्रकाशित रहते हुए हमारे कल्याण और शान्ति की व्यवस्था कर रहे हैं अर्थात् हमारा जीवन सार्थक कर रहे हैं, इसको उपलब्धकर इसमें सहायक होना पंचदेवता की पूजा का मुख्य उद्देश्य है। हमारे इष्ट हमारे मूलाधार में अवस्थित हुए कैसे और क्या कार्य कर रहे हैं, यह उपलब्धि

गणेशपूजा द्वारा अनुभव की जा सकती है। हमारे इष्ट किस प्रकार मणिपुर में अवस्थित रहकर हमारे जीवनधारण में, हमारे शान्तिलाभ में, सहायक हैं—यह तत्त्व हम सूर्यपूजा द्वारा जान सकते हैं। इसी प्रकार अनाहत में विष्णुतत्त्व की, विशुद्धास्य में शिवतत्त्व की, आज्ञा-चक्र में शक्तितत्त्व की, सहस्रार में इष्टतत्त्व की अवस्थित तथा कार्यप्रणाली अवगत हो जाती है। साधकगण अपने-अपने इष्टतत्त्व को सहस्रार में स्थापित कर अन्य चक्रों में पंचदेवतादि की स्थिति और कार्यभणाली अनुभव करने की चेष्टा करते हैं। इसलिए किस तत्त्व में कौन देवता अवस्थित हैं, इस विषय में मत-मेद पाया जाता है। साधक अपनी-अपनी अभिरूच्यनुसार पंचदेकता की पूजा करें।

इष्ट की पूजा—ग्रपनी ग्रपनी ग्रामिर न्यनुसार इष्टरेव का ध्यान व पूजा, स्थूल में पाद्य-ग्रर्चादि उपचार द्वारा एवं सुद्म में मानसिक उपचार द्वारा, करना विधेय है। कहना ग्रनावश्यक होगा कि हमारे समस्त पूजा तत्त्वों में इष्ट की पूजा का महात्म्य प्रकट करने की चेष्टा की गई है।

'बोधन'—शब्द का अर्थ है प्रबुद्ध करना, जगाकर उठा देना।
भगवान तो चिर-जागरित हैं, उनको जागरित करने की क्या आवश्यकता
है। जागरित होना होगा साधक को स्वयं। जैसे अपनी आँखें बन्द करलेने
से सब अन्धकार मालूम होता है, ठीक इसी प्रकार हम स्वयं निद्रित होने
के कारण सब को एवं भगवान को भी निद्रित समकते हैं। अपने देह की
जड़ता एवं चित्त की अज्ञानता और संस्कार दूर करके अपने भीतर के सब
तत्त्वों को भगवदनुभूति के योग्य कर देना प्रकृत बोधनतत्त्व है। तब अनुभव होगा कि भगवान हैं, वे जायत हैं, जीव के कल्याण-साधन में तत्यर
हैं—यही बोधन-तत्त्व है।

'प्राणप्रतिष्ठा'—शब्द का ऋर्थ है उपास्य मूर्ति को, ऋपने इष्ट को,

केवल मिट्टी की मूर्ति या काग़ज़ का चित्र न समक्त कर उसमें भगवत्तत्त्व के ध्यान द्वारा उसको जीवन्त रूप देना। त्रानुभव करना होगा कि वे जीवन्त सत्यस्वरूप हमारे सामने उपस्थित हैं, हमारे सब कार्य देख रहे हैं, हमारे मन के सब भाव जान रहे हैं, हमारे भीतर ब्रौर बाहर स्थित हुए सब कार्य चला रहे हैं। इष्टमंत्र, मंत्र का ब्रार्थ ब्रौर मंत्र के चैतन्य के एकीकरण द्वारा इष्ट की प्राण्-प्रतिष्ठा करनी होगी।

मंत्रचैतन्य के फलस्वरूप अनुभव होगा कि मेरे इष्ट मानो एक महती प्राण्यािक हैं जिनके द्वारा जगञ्चक अति सुन्दरूप से परिचालित हो रहा है। (इस प्रसंग में मंत्रतत्त्व द्रष्टव्य है)। प्राण्यप्रतिष्ठा के समय अपने भीतर के चैतन्य को जागरित करके, अनुभव करके, उस चैतन्य को इष्ट के भीतर आरोप करके, अनुभव करके, इष्ट को ब्रह्मस्वरूप चिन्तन करना होगा, अनुभव करना होगा।

'आवाहन'—शब्द का ऋर्य है बुलाकर ले आना। जो सर्वव्यापी हैं उनको बुलाना कैसा ? उनको बुलाने के माने हैं उनका सामीप्य अनुभव करना। अपने को शुद्ध और शान्त कर भगवत्-कृपा की सहायता से सम्मुख इष्ट के भीतर भगवत्त्व प्रकटित भाव में दर्शन करना अथात् सर्वव्यापी भगवान को मूर्तिमानस्प में अपने इष्ट में प्रत्यच्च करना—इस योग्यता लाभ की प्रार्थना को 'आवाहन' कहते हैं।

### धारणा-ध्यान-समाधि

"अष्टांग योग के अन्तर्गत प्रथम पांच अंग (यम, नियम, आसन, प्राण्याम, प्रत्याहार) 'बहिरंग' एवं शेष तीन अंग (धारणा, ध्यान, समाधि) 'अन्तरंग' नाम से प्रसिद्ध हैं। वहिरंग साधना यथार्थरूप से अनुष्ठित होने पर ही अन्तरंग साधना का अधिकार प्राप्त होता है। 'यम' और 'नियम' वस्तुतः शील और तपस्या के द्योतक हैं। 'आसन' देहस्थैर्य की साधना है, 'प्राण्याम' प्राण्यस्थैर्य की साधना है। 'धारणा', 'ध्यान' और 'समाधि' यह तीनों मनःस्थैर्य की साधनाएँ हैं। प्राण्यस्थैर्य और मनः-

स्थैर्य इन दोनों की मध्यवर्ती साधना का नाम 'प्रत्याहार' है। प्राणायाम द्वारा प्राण् अपेद्धाकृत शान्त होने पर मन का बिहम का भाव स्वभावत: हो कम हो जाता है। इसके फलस्वरूप इन्द्रियाँ अपने अपने बाह्य विषयों से प्रत्या- हत होती हैं अर्थात् मन की बिहम की गित निरुद्ध हो जाती है और मन अन्तम के होकर स्थिर होने की चेष्टा करता है। इस स्थिरता की चेष्टा की आरम्भिक अवस्था का नाम 'धारणा' है।

'धारणा' से चित्त को किसी विशिष्ट प्रदेश में त्राबद्ध करना समभा जाता है । यह प्रदेश साधारग्तः देह का कोई विशिष्ट ऋंग होता है त्रयवा देह के बाहर कोई स्थान भी हो सकता है। नाभि, हृदय, नासाय, भूमध्य, प्रभृति देह के विभिन्न स्थानों में चित्त को आबद्ध करने की व्यवस्था है । इसी का नाम है 'देशबन्ध या धारणा' । प्रत्याहार ऋधीन हुए विना अर्थात् चित्त की बहिमु खगति निरुद्ध हुए विना यह सम्भव नहीं होता । इसलिए प्रत्याहार के पश्चात् धारगा का उपदेश दिया जाता है। देह के स्थानविशेष में चित्त की धारणा सम्पन्न हो जाने के फल-स्वरूप कई शक्तियों का विकास होता है। धारणा में चित्त का एकतान-प्रवाह नहीं होता-विञ्जित्र प्रवाह रहता है। स्रर्थात् विभिन्न वृत्तियों के मध्य में एक वृत्तिहीन अवकाशात्मक अवस्था रहती है; इसका कारण विभिन्न वृत्तियों का त्र्यालम्बनगत भेद है। त्र्यर्थात् जिस विषय में प्रथम वृत्ति का उदय होता है दितीय वृत्ति यदि उससे भिन्न विषय में उदय हो तो दोनों वृत्तियों के बीच में एक शून्यावस्था होती है-यह विचित चित्त का लच्य है। किन्तु अभ्यास के फलस्वरूप चित्त में बलाधान के साथ-साथ चित्त पुन:-पुन: ग्रयने ग्रभीष्ट ग्रालम्बन में ही निविद्ध रहता है। यद्यपि सब वृत्तियां उदय-ग्रस्तशील एवं भिन्न-भिन्न हैं तथापि विभिन्न वृत्तियों का त्रालम्बन एक ही विषय हो जाता है, भिन्न विषय नहीं। इसी का नाम 'एकातान-ग्रवस्था' ग्रथवा 'सदशप्रत्यय-प्रवाह' है । 'ध्यान' इसी का नामान्तर है। धारण।वस्था में चित्त के वृत्ति-प्रवाह में जो

विन्छिन्नता थी वह ध्यानावस्था में नहीं रहती। यद्यपि धारणा श्रौर ध्यान दोनों ही श्रवस्थाश्रों में वृत्ति-प्रवाह रहता है तथापि धारणा में यह प्रवाह विसदृश वृत्ति का होता था किन्तु ध्यान में सदृश वृत्ति का – यही भेद है।

विदेह धारणा दो प्रकार की है-एक साधारण विदेह, दूसरी महा-विदेह । साधारण विदेहावस्था में देह के बिह:स्थित किसी वस्तु में चित्त की घारणा होती है। इस धारणा काल में चित्त की वृत्ति उस वस्तु को विषयीभूत करती है किन्तु चित्त देहाश्रय यथास्थान में ही संलग्न रहताहै। चित्त देह त्याग करके वहिर्गत नहीं होता। योग का उत्कर्ष लाभ किये विना चित्त का देह के वाहर निर्गम सम्भव नहीं होता किन्तु वृत्ति बहिर्गत हो सकती है। जगत् का जो कोई पदार्थ चिन्ता का विषय होता है, चित्त को वृत्ति उसको स्पर्श करती है एवं उसके साथ सम्बंध करती है किन्तु चित्त देह त्याग नहीं करता। वृत्ति ग्रपना काम करके यथास्थान वापिस त्राजाती है। किन्तु महाविदेह धारणा में ऐसा नहीं होता। इस श्रवस्था में केवल वृत्ति ही बाह्य वस्तु को श्रवलम्बन नहीं करती वरन् चित्त भी देह त्यागकर उक्त वस्तु में प्रवेश करता है। कहना अना-वश्यक होगा कि चित्त देहत्याग करने पर भी सम्पूर्णत: त्याग नहीं करता, किंचित् आभास देह में रह जाता है; यदि ऐसा न हो तो चित्त का देह में प्रत्यावर्त्तन असम्भव होगा। परकाया में प्रवेश करते समय यह अकल्पित (स्वाभाविक) महाविदेह धारणा श्रवलम्बन करना श्रावश्यक होता है। साधारखतः दूरदर्शनादि कार्यसाधन के लिये साधारख विदेह धारणा ही पर्याप्त है। साधारण विदेह धारणा में ऋपना साचीभाव वर्तमान रहता है, बाह्य बस्तु के ऊपर श्रिममान नहीं होता किन्तु महाविदेह में चित्त देह से निर्गत होकर इष्टस्थान में प्रविष्ट होने के कारण उक्त अभिमान सम्भव-पर है। दोनों धारणात्र्यों के फलों में भी इसीलिए पार्थक्य दृष्ट होता है। ध्यान की परिपक्वावस्था का नाम ही 'समाधि' है। तब चिक्त

त्र्यालम्बन के त्र्याकार में प्रतिभासमान होता है। त्र्यपना स्वरूप शून्यवत् हो जाता है। त्र्यालम्बन ही एकमात्र प्रकाशित होता है। इसके त्र्यनेक त्र्यान्नित्र मेद त्र्यौर वैचित्र्य हैं जिनका उल्लेख यहाँ निष्प्रयोजन है।

बौद्धमतानसार यह विश्व विधातक है। कामधात, रूपधात, ग्रहंप-भातु—ये तीन विभाग इसमें दृष्ट होते हैं। मनुष्यलोक, पशुपची ऋादि तिर्यक् जाति के स्थान, प्रेतलोक, नरक एवं विभिन्न प्रकार के भोगप्रधान स्वर्ग - ये सब कामधातु के अन्तर्गत हैं। रूपधातु में काम बिलकुल नहीं है किन्तु रूप अर्थात् आकार है। अरूप धातु में काम भी नहीं है रूप भो नहीं है किन्तु विज्ञान है। परम ज्ञान ग्रथवा निर्वाण लाभ किये विना इन तीनों धातुत्र्यों के बाहर नहीं जाया जासकता । काम धातु से रूप-धातु में जाने के लिए ध्यान भिन्न ग्रौर कोई रास्ता नहीं क्योंकि काम-चित्त शुद्ध हुए विना रूपधातु में प्रवेश नहीं कर सकता अर्थात् रूपचित्त में परिगात नहीं हो सकता । चित्तशोधन का साचात् उपाय है ध्यान । थ्यान से लिए योग्यता लाभ करना स्त्रावश्यक है। कामचित्त ध्यान के अयोग्य है। इसके लिए पंचर्शाल ग्रथवा दशशील ग्रवलम्बन कर एका-न्तवास, मननादि एवं नाना प्रकार की तपस्यात्रों का त्रानुष्ठान त्रावश्यक होता है। अभ्यास के लिए बौद्धगण साधारणतः दृष्टिसाधन करते हैं। जिस त्रालम्बन पर दृष्टि स्थिर कर दृष्टिसाधन किया जाता है उसको 'कृतस्न' कहते हैं । इस कृतस्न में एकाग्रचित्त के सहयोग से दृष्टि त्रावद रखनी होती है। इस साधना की बार-बार चेष्टा करना त्रावश्यक है-खले नेत्र से एवं बन्द नेत्र से, दोनों प्रकार अभ्यास करना होता है। इस ग्रभ्यास के फलस्वरूप बाह्य दृष्टि के त्र्यालम्बन के त्रानुरूप एक त्र्यालम्बन त्र्यन्तर हि के सम्मुख स्थायीलप में प्रकाशित होता है। बाह्य दृष्टि के त्र्यालम्बन को 'परिकर्म्य-निमित्त' कहकर वर्णन किया गया है । श्रन्तद्धि के त्रालम्यन का नाम 'उद्ग्रह-निमित्त' है। उद्ग्रह-निमित्त को प्राप्त करने के लिए ही परिकर्म्य-निमित्त की ब्रावश्यकता है। उद्ग्रह-

निमित्त चित्त को क्रमशः ध्यानावस्था में परिणत करता है। उद्ग्रह-निमित्त में पुनः-पुनः चित्त को एकाग्र करने के फलस्वरूप एक ऐसी त्र्यवस्था उदित होती है जब कि निमित्त के भीतर से एक उज्ज्वल ज्योतिर्मय त्राकार वहिर्गत होता हुत्रा स्पष्ट दिखाई देता हैं | जब तक यह उज्ज्वल श्राकार उद्भूत न हो तव तक उद्ग्रह-निमित्त में चित्त को एकाय करने का अभ्यास करना आवश्यक है। बौद्ध साधकगण इस उज्ज्वल त्राकार को 'प्रतिभाग-निमित्त' कहतें हैं। जब तक यह प्रतिभाग-निमित्त त्राविभूत न हो तव तक जो ध्यान ग्रभ्यास किया जाता है उसका नाम 'परिकर्म्य-ध्यान' है। किन्तु प्रतिभाग-निमित्त प्रकट होने के पश्चात् उसको अवलम्बन करके जो ध्यान अनुष्ठित होता है उसका नाम 'उपचार-थ्यान' है। यह उपचार-ध्यान ही कामलोक के ध्यान में प्रवेश करने की प्रथम सीढ़ी है। प्रतिभाग-निमित्त का उत्पन्न होना साधनजीवन की एक विशेष सम्पद् है क्योंकि इसके उत्पन्न होते ही चित्त के पांच प्रकार के बन्धन शिथिल पड़ जाते हैं। इन बन्धनों को बौद्धगर्ण 'नीवरर्ण' कहते हैं । इस प्रकार क्रमशः दीर्घकाल तक अभ्यास करने से चित्त निर्मल हो जाता है ख्रौर तब 'गोत्रभू' ख्रवस्था लाभ होती है। गोत्रभू ख्रवस्था तक कामलोक का उपचार-ध्यान मानना चाहिए। इसके पश्चात् सन्धि-मेद होता है, तब जो अवस्था उदित होती है उनका नाम 'अर्पणा' है। यह रूपचित्त की प्रारम्भिक अवस्था है। रूपधातु में ध्यान की चार अव-स्थाएँ हैं। इन चारों अवस्थाओं के अनुरूप अठारह दिव्यस्तर हैं। ध्यान के उत्कर्ष के साथ ही यह सब स्तर क्रमशः भेद हो जाते हैं और तब रूप-चित्त अल्पचित्त में परिग्एत हो जाता है। तब साकार जगत् से निराकार जगत् में संक्रमण होता है। अरूप धातु में भी विज्ञान का क्रमविकास है। चरमावस्था में संज्ञा श्रीर वेदना का सम्यक् निरोध होने पर 'निवांण' का पथ खुल जाता है"।

धारणा त्र्रौर ध्यान तत्त्वों के सम्बंध में ऋषिवाक्यों के प्रमाण पर ऊपर

त्रालोचना की गई। त्रव साधकों को त्रपनी-त्रपनी उपलब्धि के सम्बंध में दो एक वार्ते बताई जाती हैं।

सद्गुर-लाम के पश्चात् गुरु शिष्य को उसके देह के सब यंत्रों का, सब तत्त्वों का ग्रौर प्रत्येक तत्त्व में शक्ति के कियाकलाप का सामान्य ग्रामास देकर उसको तत्त्वविशेष में या चक्रविशेष में मन स्थिर करने का ग्रादेश करते हैं। इस प्रकार विभिन्न तत्त्वों में मन स्थिर करने पर देह के मीतर शक्ति का खेल उपलब्ध करने का सुयोग मिलता है।

देह के विभिन्न चक्रों में, विभिन्न तत्त्वों में, विभिन्न भाव अवलम्बन करने से देह में क्या कार्य साधित हो जाता है, इसके अनुचिन्तन से 'धारणा-तत्त्व' साधित होता है। जब यह अनुभव में आने लगता है कि विभिन्न धारणाओं में एक ही उद्देश्य साधित हो रहा है और विभिन्न कार्यकलाप द्वारा हमको जीवित रखने के लिए — हमारो पूर्ण परिणति-लाभ के लिए — सब कार्य एक ही उद्देश्य से साधित हो रहे हैं तब इसके अनुचिन्तन से हम एक तैलधारावत् अविद्धिन्न एकतान वृत्ति लच्य करने का सुयोग पाते हैं। इस सम्बंध में रामानुज ने कहा है — ध्यानन्तु तैलधारावद् अविच्छिन्नस्मृतिसन्तानस्पा अवानुस्मृतिः'। यह एकतानता हमको ध्यान द्वारा समाधि की ओर ले जाती है। अपने भीतर इस प्रकार ध्यान साधित हो जाने पर हम पृथिवी के सब पदार्थों के भीतर एकतानता लच्य करने का सुयोग पाते हैं। तब भीतर और बाहर भगविदच्छा लच्य कर हमारा चित्त भगवान में समाहित हो जाता है।

इस अवस्था में हम जिस किसी विषय में भी मन स्थिर करें तो वहाँ के गुप्त तत्त्व और कार्य हमारे निकट प्रकट होने लगते हैं। मन जहाँ न्यस्त होता है प्राण् भी वहाँ स्वाभाविकल्प से जाने की चेष्टा करता है। मन और प्राण् ऐक्य हो जाने से वहाँ के अनेक गृहरहस्य प्रकाशित होने लगते हैं। याद रखना चाहिए कि 'नाद' शब्दात्मक है और 'विन्दु' प्रकाशात्मक। विन्दु में, चक्रविशेष में, मन स्थिर होने पर वहाँ की ज्योति स्थतः अनुभव में आने लगती है। तब वहाँ बैठ कर हमारे श्रीमग्वान अर्थात उनकी शक्ति क्या-क्या कर रही हैं, यह दर्शन कर साधक अभिभृत हो जाता है। नाभिचक में मन स्थिर करने से वहाँ के बिन्दु की ज्योति के प्रभाव से दृष्ट होता है कि प्राण्वायु किस प्रकार भुक्त द्रव्य को रस में परिण्यत कर रही है, अपानवायु किस प्रकार असार पदार्थ को अपसारित करने की चेष्टा करती है, व्यानवायु किस प्रकार रक्त को शरीर में सर्वत्र फैला देती है, समानवायु किस प्रकार उत्त को शरीर में सर्वत्र फैला देती है, समानवायु किस प्रकार जहाँ जितने रक्त का प्रयोजन है उसकी व्यवस्था करती है और उदानवायु किस प्रकार हमारे देह की पृष्टि एवं परिण्यति साधित करती है—ये सब तत्त्व उपलब्धि में आने लगते हैं। तब हम प्राण्वायु का क्रिया-कलाप देखकर मोहित हो जाते हैं।

फिर देखिये कि हमारे रक्त के सहित अनेक दूषित पदार्थ (carbon) आकर हृदय में जमा होते हैं। अना हतचक्र में मन स्थिर करने से वहाँ के जिन्दु की ज्योति के प्रभाव से दृष्ट होता है कि यह दूषित पदार्थ दूर करने के लिए, किस प्रकार श्वास-प्रश्वास की सहायता से, अल्मजन वायु (oxygen) हृदय में जाकर उसको वायवीय आकार (carbon dioxide) में परिणत कर प्रश्वास के द्वारा बाहर कर देती है—इन सब रहस्यों को उपलब्ध कर साधक अनेक समय सुग्ध हो जाता है।

किसी भी निर्दिष्ट चक्र में, निर्दिष्ट तत्त्व में, मन की धारणा के फलस्वरूप वहाँ के समस्त क्रिया-व्यापार साधक को दृष्टिगोचर होते हैं। तब यह देखकर कि माँ आद्याशक्ति हम को जीवित रखने के लिए एवं पूर्ण परिणति दान करने के लिए किस प्रकार सचेष्ट हैं साधक विमुग्ध हो जाता है। तब जिस तत्त्व में मन स्थिर होता है तो वहीं एक प्रकार शात्मक ज्योति अनुभव में आने लगती है। विभिन्न तत्त्वों में, विभिन्न केन्द्रों में, मन स्थिर करने के फलस्वरूप साधक अपना अन्तर्निहित ज्योतिर्मय सुद्दम देह और उसका क्रिया-व्यापार अनुभव करने लगता है।

च्यष्टि भाव में यह धारणा साधित हो जाने पर समष्टि भाव में भीतर की देह मानो चैतन्यरूप में प्रकाशित होने लगती है। उस समय साधक का चित्त त्रानन्द में ऐसा मोहित हो जाता है कि चित्तप्रवाह एकाकार लाभ कर अन्तर्निहित ज्योतिर्मय देह में समाहित हो जाता है। इस अवस्था में जिस पदार्थ में भी चित्त स्थिर किया जाय तो उसी पदार्थ का अन्तर्निहित ज्योतिर्मय सूच्मरूप प्रकाशित होने लगता है। इसके फलस्वरूप इष्ट का ध्यान सहज और स्वाभाविक हो जाता है।

हमारी श्रचिलत पूजा में ध्यान की जो व्यवस्था है उसमें भी पहले श्रपने भीतर भगवान का ध्यान करना होता है। तब श्रपनी व्यष्टि देह में जो ज्योतिर्मय स्वरूप प्रकट होता है, सम्मुखस्थ समष्टि रूप इष्ट-विम्नह के भीतर उसकी प्राण्यप्रतिष्ठा श्रौर बोधन करने के फलस्वरूप इष्टमूर्ति भी ज्योतिर्मय रूप में श्रात्मप्रकाश करती है। उन्नत साधक के निकट इष्ट का यह ज्योतिर्मय रूप इस प्रकार श्रात्मप्रकाश करता है कि साधक को श्रम्य कुछ देखने का श्रथवा चिन्तन करने का श्रवसर नहीं होता।

जड़ पदार्थ अन्योन्य-व्यवच्छेदक हैं। इनके अवलम्बन से एकतानता आता असम्भव है। जब हमारा चित्त जड़भूमि छोड़कर चिन्मय जगत् में प्रवेश करता है तब चित्-शिक्त में सर्वत्र अनुप्रवेश करने का सामर्थ्य रहने के कारण एकतानता का भाव स्वभावतया ही आ जाता है। इसलिए ज्योतिर्मय स्वरूप का आभास भीतर पाये बिना धारणा यथार्थ-रूप से ध्यान में परिणत नहीं हो सकती। जब भीतर का चिन्मय स्वरूप प्रकाशित होता है तब धारणा खंड भाव परित्याग कर अखंड एकतानता की तरफ चल पड़ती है।

धारणा विभिन्न देहों के अथवा देह के विभिन्न केन्द्रों के अवलम्बन द्वारा साधित होती है। जब देहस्थ केन्द्रों में ज्योति स्फुरित होकर आत्म-अकाश करती है तब चित्त ज्योति:प्रवाह का दर्शन कर उसमें निमन्जित हो जाने के कारण धारणा ज्यानमें पर्यवसित हो जाती है। व्यष्टि देह के विशेष-विशेष अवयवों में चित्त स्थिर करने का नाम 'धारणा' है और समिष्ट देह के समस्त तत्त्वों का निरन्तर मिलित भाव में चिन्तन और उपलब्धि का नाम 'ध्यान' है।

किसी महापुरुष, अवतार या इष्ट के व्यष्टिगत अवयव अथवा उनके गुण्विशेष की धारणा के फलस्वरूप उन विषयों में एक इस प्रकार की अनुभूति प्रस्फुटित होती है कि साधक उसमें धीरे-धीरे तन्मयता लाभ करने लगता है। इस प्रकार की धारणा के फलस्वरूप साधक, लोह नुम्वकसंसर्ग के भाँति, ऐसा इष्टभावापन्न हो जाता है कि इष्ट भिन्न अन्य किसी विषय का चिन्तन करना अथवा इष्ट की इच्छापूर्ति के अतिरिक्त अन्य कोई कार्य करना उसके लिए साध्य नहीं रहता। ध्येय पदार्थ का ध्यान करते-करते साधक का चिन्ता-प्रवाह धीरे-धीरे एकतानता को प्राप्त हो जाता है।

त्रानेक साधक इष्ट की पूजा-जपादि समापन कर, प्रण्व उचारण के साथ मन व प्राण् को सहसार में लेजाकर श्रीर वीजमंत्र के चिन्तन द्वारा इष्ट को स्वरूपोपलिब्ध कर, मन श्रीर प्राण् को सहसार से नीचे सब तत्त्वों में लाकर श्रपने को इष्टमय कर लेते हैं। तब श्रपने सब तत्त्वों में इष्ट के सब तत्त्व मिल जाने के कारण श्रपने को इष्टमय देखते हैं। स्वयं इष्टमय होकर फिर जगत के जिस पदार्थ में भी वे चित्त सिन्नवेशित करते हैं तो वही पदार्थ इष्टमय श्रनुभूत होता है। इस प्रकार इष्ट को श्रपने प्रत्येक तत्त्व में श्रीर जगत् के प्रत्येक तत्त्व में चिन्मयहप में श्रनुभव कर साधक श्रानन्दसमाधि में निमग्न हो जाता है।

वैष्ण्व साधकगण भगवद्धाम के, भगवत्-परिकरगण के, भगवत्-स्वरूप शक्ति के, भगवान की अष्टकालीय लीलातत्त्व के चिन्तन के फलस्वरूप इष्ट तत्त्व में, इष्ट के लीलास्वादन में, ऐसे निमग्न हो जाते हैं कि अन्य सब चिन्ता-भावना, यहाँ तक कि देह-गेह की स्मृति भी, ज्ञुस हो जाती है और वे ध्येय तत्त्व में पूर्णतः समाहित हो जाते हैं। इसके फलस्वरूप देहान्त पर तथा देह में स्थित रहते हुए भी ब्रजवास अर्थात् भगवल्लीलास्वादन के अतिरिक्त अन्य सब दृत्तियों की स्मृति उनके चित्त से अपसारित हो जाती है। ध्यान के फलस्वरूप साधक का चित्त क्रमशः सुद्म और कारण भेदकर चिन्मय स्वरूप-दर्शन की योग्यता लाभ करता है। तब अपने भीतर और इष्ट के भीतर चिन्मय स्वरूप का प्रकाश देख-कर चित्त एक अर्खंड चिदानन्दस्चरूप में निमग्न हो जाता है।

धारणा श्रीर ध्यान के लिये 'एकाग्रता' श्रावश्यक है। 'एक' को सर्वदा 'श्राग'—श्राँखों के श्रीर मन के सम्मुख—रखना होगा। 'एक' सबके भीतर श्रमुप्रविष्ट तथा श्रमुस्यूत भाव में हैं। वे सबके भीतर से श्रात्मप्रकाश करने में श्रीर प्रस्फुटित होने में व्यस्त हैं। सबके भीतर उसी 'एक' की तरफ लद्य रखने से चित्त स्वतः एकाग्र हो जाता है। प्राचीन श्रिष्ठ सब पदार्थों में उसी 'एक' को खोजते थे, उसी 'एक' को बुलाते थे। फलतः वे उसी 'एक' का दर्शन लाभ कर सहज ही स्वाभाविक-स्प से एकाग्र हो जाते थे। वे ही 'एक' श्रपने श्रीर सबों के भीतर वैठे क्या कर रहे हैं—यह श्रमुभूति लाभ करना उनके लिये ध्यान का प्रधान विषय था।

सुना जाता है कि अनेक साधक निगु ण तत्त्व का ध्यान करते हैं किन्तु इसके भीतर भी एक सगुण भाव देखने में आता है। स्थूल एप जैसे एक द्रव्यविशेष का आकारादि स्थूल गुण है उसी प्रकार दया, प्रेम, इत्यादि भी मानसिक सूद्म भाव के गुण हैं। जो मन के अतीत हैं उनको स्थूल में सीमाबद्ध करना जैसी भूल है, सूद्म विशेषण द्वारा उनको सीमाबद्ध करना भी तद्र्प भूल है। अनेक लोग प्रकृति की सहायता से भगवान का ध्यान करते हैं। पुष्पादि का सौन्दर्य उनके चित्त में परम सुन्दर की स्मृति जगा देता है। मित्र की पीति, माँ का वात्सल्य, स्त्री का प्रेम उनको परम प्रेममय की याद दिलाता है। कोई-कोई 'प्रकृति के भीतर एक अचिन्त्य शक्ति किसप्रकार कार्य कर रही है' इसको अवलम्बन

कर परम शक्तिमान को ध्यान द्वारा उपलब्ध करने की चेष्टा करते हैं। इनमें अनेक यह अवलम्बनकर कि वह महती शक्ति हमारे भीतर स्थित हुई किस प्रकार एक सामान्य परमाग्रु से हमारी देह को सुन्दरहप में तैयार कर हमारी परिणति तथा शान्ति का कारण हो रही है, परम शक्ति-मान को उपलब्ध करने की चेष्टा करते हैं।

किन्हीं के मतानुसार स्थानविशेष में, तत्त्वविशेष में, चित्त की धारणा श्रौर ध्यान भगवदर्शन में, तत्त्वसाचात्कार में, सहायक होते हैं। मान लीजिए कि मेरे सम्मुख एक दीवार में, एक के ऊपर एक, सात छेद हैं। इनमें सबसे नीचे वाले छेद में से एक पाख़ाना दिखाई देता है, उससे ऊपर वाले छेद में से एक बाग ख्रौर उससे ऊपर वाले छेदों में से क्रमशः बैठक का कमरा, पहली मंज़िल की छत, दूसरी मंज़िल की छत, तीसरी मंज़िल की छत श्रीर उसके ऊपर श्रवस्थित एक मन्दिर दिखाई देता हैं। तो मन्दिर देखने के लिए सुभको सर्वोपरि छेद के मीतर देखना होगा । अनाहतचक्र में, कूटस्थ में, सहसार में, ध्यान करने के भीतर भी इसी प्रकार का एक तत्त्व उपलब्ध होता है। यहाँ 'छेद में' 'कूटस्थ में' तथा अन्य स्थलों में सप्तमी (अधिकरण) का व्यवहार आधार में नहीं किया गया है क्योंकि इस छेद के भीतर मन्दिर अथवा सूहम चक के भीतर इष्टादि मूर्त्ति या तत्त्व ग्रवस्थित नहीं हैं। इस जगह मन स्थिर करने से निर्दिष्ट मन्दिर अथवा तत्त्व देखने में आता है। यदि ऐसा न हो तो त्राज्ञाचक्र के समान सूच्मस्थान में सर्वव्यापी भगवद्दर्शन त्रासम्भव है। कृटस्थ में मन स्थिरकर ध्यान करते-करते भगवत्तत्त्व उपलब्ध हो जाता है।

वेदान्त का मनन ग्रौर निदिध्यासन भी ध्यानविशेष हैं। भक्त की ध्यानप्रशाली इस प्रकार होने पर भी उस में एक विशेषत्व लिच्चत होता है। कोई-कोई भक्त ग्रपने गुरु ग्रथवा इष्ट की मूर्ति को ग्रयलम्बन कर जन्मयता लाभ करने की चेष्टा करते हैं। हमारी देह भीतर के भाव की

स्थूल अभिव्यक्ति है। स्थूल के अवलम्बन द्वारा सुद्दम तत्त्व हमको अवगत होता है। मूर्त्त सम्मुख रखकर उसमें ध्यान करते-करते उस गुरु अथवा इष्ट के सूद्दम तत्त्व, सूद्दम भाव, हमारे निकट प्रतिभात होने लगते हैं। तब मालूम होता है कि मानो हमारे गुरु या इष्ट, मूर्ति के भीतर जाप्रत और बोधित हुए, रक्तमांस के शरीर में खड़े हैं। ध्यान की उन्नत अवस्था में इष्ट के सब भाव हमारे मानस चत्नु के सामने प्रस्कृटित हो जाते हैं। तब हमारा मन ऐसा इष्टगत हो जाता है कि हम इष्ट के समस्त तत्त्वों से अवगत होकर स्वयं इष्टमय हो जाते हैं। इसी प्रकार के भाव के अवलम्बन द्वारा एकलब्य ने द्रोण की मूर्ति की सहायता से द्रोण की सब धनुर्विद्या सीख ली थी।

कोई-कोई कहते हैं 'ध्यानं निर्विषयं मनः'। चित्त को संस्कारवर्जित कर शून्य में परिणत करना 'ध्यान' कहलाता है। इस स्रवस्था में स्वयं-प्रकाशतत्त्व स्वतः स्रात्मप्रकाश होकर ध्यान का विषय हो जाता है।

एक दल साधक भगवान को ग्रंगुष्ठभाव में ग्रंपनो देह के भीतर, जगह ह के भीतर, उपलब्ध करने की चेष्ठा करते हैं। "ग्रंगे स्थितम् इति ग्रंगुष्ठम्'। ग्रंग में (देह में) स्थित (उपलब्ध) कहकर उन्होंने भगवान को 'ग्रंगुष्ठ' नाम दिया है। ग्रंपने भीतर गुरु ग्रंथवा इष्ट की ग्रंपवित्त समभने के लिए कल्पना करनी चाहिए कि मैं मानो चित लेट गया ग्रोर मेरे गुरु या इष्ट ठीक मेरे ऊपर चित लेटकर मेरे भीतर प्रवेश कर गये ग्रोर मेरी समस्त देह ग्रोर समस्त तत्त्वों में ग्रंपनिष्ठ होकर मेरे ग्राकार से ग्राकारित हो गये। तब मेरे मस्तिष्क में उनका मस्तिष्क, मेरे हृदय में उनका हृदय, मेरी पीठ में उनकी पीठ, मेरे हृथ्य में उनका हृदय एकशब्द में मेरे प्रत्येक ग्रवयव में उनका प्रत्येक ग्रवयव समा गया। तब ग्रंपने प्रत्येक तत्त्व में उनका प्रत्येक तत्त्व इस प्रकार श्रंपनुभूत होने लगता है कि ग्रंपने श्रारेर को स्पर्श करने से इष्ट को स्पर्श करने की भावना होती है ग्रोर साधक तन्मयता लाभकर समाहित हो जाता है।

इस प्रकार की साधना के फलस्वरूप साधक ध्यान में वैठकर अनेक समय इष्टमय हो जाता है। चित्त की इस समाहित अवस्था में जिस पदार्थ अथवा जिस तत्त्व की स्रोर दृष्टि जायगी वही इष्टमय स्रनुभूत होगा। अयत्र यत्र मनो याति ब्रह्मण्स्तत्र दर्शनम्' 'जित देखीं तित श्याममयी है" "जिधर देखता हूँ उधर तू ही तू है"-ये वाक्य इसी भाव के ज्वलन्त इष्टान्त हैं। तब साधक को इष्ट के अनुमोदित कार्य करने के अतिरिक श्रन्य कार्य करने की श्रथवा इष्ट की चिन्ता के श्रतिरिक्त श्रन्य चिन्ता करने की शक्ति प्रायः लुप्त हो जाती है। इष्ट के समस्त गुण उसमें - संक्रामित होकर वह इष्ट के साहर्य को प्राप्त होता है। इष्ट जैसे जगत् के सुख में सुखी—समष्टिभावापन्न—हैं वह भी उनके भाव से भावित होकर अपना सीमावद्ध भाव त्याग देता है। इसके फलस्वरूप इष्ट में तथा उसमें सर्वव्यापी भगवत्तत्त्व स्फ़रित होता है ग्रौर साधक का पृथक् श्रस्तित्व लोप हो जाता है। इसी का नाम है 'श्रात्मनिवेदन'। इसी भाव से भवित साधकों के सुख से ये शब्द निकले थे - 'ब्रह्मविद् ्ब्रह्मैव भवति, 'ग्रहं ब्रह्मास्मि', 'तत् त्वमसि', 'सः ग्रहम्', 'ग्रयमात्मा ब्रह्म', 'त्रनालहक', 'I and my father are one.' अवर्गा क्रिक

ध्यान में प्रधानतः तीन विषय हैं:—(१) धामतत्त्व, (२) स्वरूप तत्त्व, (३) इष्टतत्त्व ग्रथवा भगवत्तत्त्व।

धामतत्त्व—विभिन्न धाम वास्तवमें विदु-विशेष हैं। सल्लारमध्यस्थ विन्दु के प्रसार्ण द्वारा धामों का अवस्थान और धामतत्त्वों का स्फुरण निर्धारित होता है। सहस्रारादि चक्रों में मन स्थिर करने से क्रमशः मालूम होता है कि तन्मध्यस्थ बिन्दु ने मानो ज्योतिर्मयस्य में आतम्भ प्रकाश करना आरम्भ किया। क्रमशः वह एक अप्राकृत धाम में परिणत हो गया जिसके केन्द्रस्थल में अपने अपने सम्प्रदाय के उपास्य श्रीभगवान अधिष्ठित हैं। उनके चारों और परिकरगण और परिकरों के चारों तरफ़ धामस्थ अप्राकृत चिन्मय पदार्थ वर्तमान हैं। केन्द्र में आनन्दशक्ति की, तत्पर चित्-शक्ति की एवं बहिर्देश में सत्-शक्ति की (विशुद्ध-सच्च की) अवस्थिति लच्य होती है। वैष्णव साधकों के धाम के केन्द्रस्थल में युगल राधाकृष्ण हैं, उनके चारों त्रोर सखी-सखादि परिकरगण एवं इनके चारों तरफ धामतत्त्व के अन्य सब अप्राकृत पदार्थ निर्देश किये गये हैं, जैसे ज्योतिर्मय पशु-पच्ची, ज्योतिर्मय तहलता, इत्यादि।

ेसभी साधकों के मतानुसार भगवद्धाम प्राकृतगुरावर्जित, ज्योतिर्मय, चिन्मय, ब्रानन्दरस से परिपूर्ण है। वहाँ किसी प्रकार के दुःख-कष्ट, कामना-वासना, त्रासिक, द्रेष, हिंसा, त्रादि की छाया भी नहीं है। वहाँ जो कुछ है 'सब चिन्मय त्र्रानन्द-सुधा-रस निचोड़कर तैयार किया गया है। ग्राद्वैतवादियों के मतानुसार वहाँ किसी प्रकार के गुरा का खेल-वैशिष्ट्य भाव-नहीं है । वहाँ सब कुछ समरस-पूर्ण ऋदैतानन्द भाव से भरपूर है। द्वैतवादियों के मतानुसार वहाँ शकृत अथवा जागितक कोई पदार्थ या भाव न होते हुए भी वहाँ श्रीभगवान ख्रौर उनके भक्त-परिकरगण एवं इनके लोलारस के अनुकूल समस्त उपकरण चिन्मय आनन्दरंस द्वारा संगठित हैं। तथ्यतः धामतत्त्व ज्योतिर्मय स्रानन्दभाव से परिपूर्णहै। इसी भगवद्वाम को वैष्ण्व 'गोलोक', शैवशाक्तगण् 'कैलास', योगीगण् 'सहस्रार', ईसाई ग्रौर मुसलमान 'स्वर्गादि' नाम से श्रमिहित करते हैं। लेखकगण अपनी अपनी धारणानुसार भगवद्धाम में अपने आनन्द के उपकरगादि का सद्धाव कल्पना करने में कोई दुवधा बोध नहीं करते। अभाव-क्लिष्ट मानव अपने पार्थित विषय का सद्भाव वहाँ कल्पना किये बिना नहीं रह सकता।

भगवद्-विकास के लिए—भगवदनुभूति के लिए—लीलातत्त्व त्रास्वादन के लिए—साधक को ध्यानयोग द्वारा त्रपने चित्त को भगवद्वाम में परिगात करना त्रावश्यक है। भूमि त्रानुकूल हुए विना भगवत्-प्रकाश त्रासम्भव है।

स्वरूपतत्त्व—प्रायः सभी के मतानुसार जीव का प्रकृत वासस्यान

श्रीभगवान का त्रानन्दधाम है। वह भगवान का त्रांश त्राथवा प्रतिविम्ब है। वह नित्य-शुद्ध-बुद्ध-मुक्त-सञ्चिदानन्दस्वरूप है। उसको न ग्रभाव है न दुःख-कष्ट । त्र्रदैतमतानुसार जीव त्र्रौर भगवान में कोई मेद नहीं। स्वरूप-विस्मृति ही जीव के किल्पत दुःख-कष्ट व बन्धन का कारण है। स्वरूप अनुभूति के द्वारा ही वह भगवत्स्वरूप को प्राप्त हो सकता है। द्वैतमतानुसार जीव भगवान का ऋंश ऋथवा प्रतिबिम्ब है। वह श्री-भगवान के साथ दास्य, सख्य, वात्सल्य त्राथवा मधुर भाव में सम्बद्ध है। साधना द्वारा स्वरूप-प्रतिष्ठ होकर वह त्र्यपनी भावनानुसार श्रीभगवान का सेवाधिकार लाभ करता है। सम्प्रदायानुकूल दीचा के समय गुरू शिष्य को उसका स्वल्प दिखा और समभा देते थे। तदनुसार एक नाम भी रखा जाता था। साधक तव समभता था कि वह किस प्रकार भगवान के निकट था और उनकी सेवा करता था। उस तत्त्व को मन ही मन आरवाद करना उसकी प्रधान साधना होती थी। इन दोनों मतानुसार साधक स्वरूपतः ज्योतिर्मय सचिदानन्दरूप है। स्वरूप-विस्मृति, देह की ग्रासिक, उसके वन्धन ग्रौर कष्ट का कारण है। भूतशुद्धि, षटचक मेद, पंचकोश-विवेक एवं नेति-नेति साधना द्वारा साधक सचिदानन्दरूप में अवस्थित रहने की चेष्टा करता है।

भगवत्तत्त्व—सभी सम्प्रदाय के साधक ध्यान के समय मन ही मन अनुभव करने की चेष्टा करते हैं कि वे मानों अपने निर्दिष्ट धाम में अपने प्रेममय श्रीभगवान के निकट अवस्थित हुए अपने निर्धारित कर्म द्वारा श्रीभगवान के सेवाकार्य में लित हैं। उनके चारों तरफ परिकरगण भी मानों अपने-अपने भजनांग में व्यस्त हैं। वे वहाँ धीरे-धीरे मानों भगवान में तन्मय हो रहे हैं।

भारत के मंत्रद्रष्टा ऋषियों के प्रधान-प्रधान त्राविष्कार साधनराज्य के विभिन्न त्र्यवलम्बन हैं। मुख्य त्राविष्कार ये हैं:—

- (१) भगवान का त्रास्तित्त्व—उनका निर्गुण व सगुण विभाव— उनका स्वरूप व कार्यप्रणाली—शक्तिमान व शक्तिरहस्य। जीव-जगत् के स्वरूप का विवेचन—किस प्रकार ये सृष्ट, परिणत त्रथवा विवर्तित हैं— उसका इतिहास; जीव-जगत् सहित भगवान का सम्बन्ध, इत्यादि।
- (२) जीव भगवान का स्वरूप, ग्रंश ग्रथवा प्रतिविम्ब है। उसका प्रकृत वासस्थान भगवद्धाम है। उसका प्रधान कार्य है भगवान की इच्छा पूर्ण करना—उनकी लीला में सहायक होना। जिस किसी कारण से भी हो जीव स्वरूपविस्मृत तथा जगत् में ग्रागत है ग्रोर नित्य-शुद्ध- बुद्ध-मुक्त स्वरूप होकर भी, माया के हाथ में पड़कर, ग्रपने को जन्म-मृत्यु- व्याधि-शोक के ग्रधीन समभता है। ग्रानन्दस्वरूप होकर भी स्वरूप- विस्मृति के कारण दुःख-कष्टजर्जरीभूत है। जीव की स्वरूपोपलब्धि, स्व-स्थान को प्रत्यागमन तथा परम शान्ति लाभ ही समस्त साधन-भजन का उद्देश्य है।
- (३) भगवान और उनके आत्म-प्रकाश का तत्त्व, विभिन्न यंत्र अर्थात् पुरुष-प्रकृति के तत्त्व, प्रकृति का महत्, अहं कार व तन्मात्रादि विभिन्न स्तरों का निर्णय। भगवान सर्वव्यापी होते हुए भी उनके पूर्ण प्रकाश का स्थान सर्वाच्चस्तर में है, जीव-जगत् विभिन्न निम्नस्तरों में अविद्यात हैं। सर्वोचस्तर ही भगवद्धाम है—निम्नस्तर उस धाम के प्रकाशक तथा विभिन्न तत्त्वों की अवस्थान भूमि हैं।
- (४) ब्रह्मांड व ख्रंड का तत्त्व-निर्ण्य । जो ब्रह्मांड में हैं वे ही प्रत्येक जीवदेह में यहाँ तक कि प्रत्येक ख्राणु-परमाणु में वर्तमान हैं। ब्रह्मांड में सर्व निम्न स्थान से सर्वोच्चस्थान को सुमेर कहा गया है ख्रोर जीवदेह में सर्वनिम्नस्थान से सर्वोच्चस्थान को मेर्द्दंड नाम दिया गया है।
- (५) सर्वोच्चस्तर से सर्व निम्नस्तर तक एक स्रोत एक प्राग्-प्रवाह— यातायात कर रहा है जिसके फलस्वहप सब स्तर ब्राप्यायित हैं। इस स्रोत

जीव की स्वपूर्वी शाबिम, हत-

को जानना, धारण करना और इसके अनुकूल चलना ही समस्त साधन— भजन का उद्देश्य है। प्रायः सभी सम्प्रदायों में इस भाव का अति सुन्दर -आमास परिलक्षित होता है। व्यष्टि-समष्टि देह में तथा अंड-ब्रह्मांड में इस स्रोत को क्रिया प्रायः एक ही प्रकार चल रही है। इस स्रोत के मीतर दो तत्त्व निहित हैं—विन्दु और नाद। विन्दु से ज्योति का एवं नाद से शब्द का स्पुरण होता है। नाद दो विन्दु ओं का योजक हे! विन्दु तत्त्व द्वारा इष्ट-रहस्य एवं नाद तत्त्व द्वारा जप-रहस्य निर्धारित होता है। इसी विन्दु और नाद की सहायता से स्वरूप-विस्मृत तथा स्थानच्युत जीव के लिए भगवत्प्राप्ति—भगवद्धामगमन—सहज, सुन्दर और स्वाभाविक हो जाती है।

## प्रकार काम के साम जिल्ला मान

जप एक ऐसा रहस्य है जो प्राय: सभी सम्प्रदायों में बहुकाल से चला आ रहा है। बौद्ध, ईसाई, मुसलमान, शैव, शाक्त, सौर, वैष्ण्व, गाण्पत्य, प्रभृति सब सम्प्रदायों के साधकगण जप तत्त्व की मिहमा घोषणा करते हैं। इसलिए जप तत्त्व का प्रकृत रहस्य प्रकट करने की चेष्ठा सब को करनी चाहिए। यह जप तत्त्व पहले एक वैज्ञानिक तथा दार्शनिक मित्ति पर स्थापित था इस में सन्देह नहीं। ग्रानेक ज्ञानी साधकों ने जप तत्त्व की साधना द्वारा साधन-राज्य में विशेष उन्निन लाभ की है। तत्पश्चात् जब साधन राज्य की अवनित के कारण जप-साधना केवल एक प्राण्डीन शब्दोचारण में पर्यवसित हो गई तब भगवान पतंजिल देव ने अपने योगसूत्र में जप का प्रकृत स्वरूप और उद्देश्य प्रकट करने की चेष्ठा की। मंत्रात्मक शब्द की ग्राचिन्त्य शिक्त को उन्होंने ग्रास्वीकार नहीं किया किन्तु शब्द के सहित ग्रार्थ का—भव के सहित भाव का—जो अपूर्व समन्वय आवश्यक है इसे वे मुक्तकंट से प्रकटकर साधना को एक सर्वोग सुन्दर वैज्ञानिक भित्ति पर स्थापित कर गये हैं। वे पुरुष-

विशेष हप पुरुषोत्तम का ग्रस्तित्व स्वीकारकर ॐकार को उसके वाचक-रूप में निर्देश कर गये हैं। उनके मतानुसार जप उसी प्रण्व (ॐकार) की ऋर्थ-भावना है-- 'तज्जपस्तदर्थ-भावनम्'। कहना ऋनावश्यक है कि प्रण्व परमतत्त्व का - निगु ण-सगुण, ग्रव्यक्त-व्यक, समस्त भावों का-चोतक है। प्रण्व की अर्धमात्रा निर्गुण-भाव की एवं अ-उ-म सगुण भाव के द्योतक हैं। इसलिये प्रणव में निगु ग्ए-सगुण दोनों भाव निहित हैं। तत्त्वतः उपनिषदादि ग्रन्थों में प्रण्व को साधनराज्य का सर्वश्रेष्ठ रत्न माना गया है। ऋर्धमात्रा के भीतर निर्गुण, निष्कल, निरंजन तत्त्व का ग्राभास मिलता है ग्रौर ग्रकार-उकार-मकार के भीतर जीव-जगत् के स्थूल-सद्म-कारण्, ग्राधिभौतिक-ग्राधिदैविक-ग्राध्यात्मिक राज्य के, सब तत्त्व निहित पाये जाते हैं। 'तत्' जिस प्रकार ब्रात्मप्रकाश करते हैं, जिस प्रकार जीव-जगद्हप में परिग्रत या विवर्तित हैं, यह रहस्य 'तत्त्व' शब्द द्वारा ग्राभिहित किया गया है—'तत् ग्रनुभूयते ग्रन इति तत्त्वं'। इसलिए साधनराज्य में भगवान से लेकर जीवजगत् की सर्व-शेष परिणाति तक के रहस्य की हम 'तत्त्व' शब्द से निर्देश करते हैं। 'भूः, भुवः, स्वः, महः, जनः, तपः, सत्यम्' ग्रादि स्तर विभिन्न तत्त्व नाम से अभिहित हैं। सांख्य के 'प्रकृतिः, प्रकृतिर्महान्, महतोऽहंकारः, अहंका-रात् पंचतन्मात्राणि,' त्रादि सब स्तर भो विभिन्न तत्त्व नाम से त्रभिहित हैं। ये सभी परमपद की महिमा प्रकाशित करते हैं; ये परमपद के प्रकाशक, परमपद की मूर्ति, परमपद के विभिन्न स्तर हैं; ये परमपद का अर्थ कहलाने के योग्य हैं।

जप के विषय का नाम 'मंत्र' है, जिसके मनन द्वारा संसारसागर से उद्धार होता है। मंत्र के बार-बार उचारण को साधारणत: 'जप' कहते 'हैं। इसलिए जप मंत्र का पुनः पुनः उचारण है। यह उच्चारण एक श्राणहीन यंत्रवत् उच्चारणमात्र नहीं है। उचारण इस प्रकार होना चाहिए जिसके फलस्वहप सत्र तत्त्व भगवद्भाव से परिभावित होकर, भगवत्-शक्ति-युक्त होकर, भगवत्काय साधन में नियुक्त हो सकें।
भगवान पतंजिलदेव ने इसी जप को मंत्र की 'भावना' नाम से निर्देश किया
है। किसी द्रव्य को किसी रस में वार-वार डूवो रखने को, उस द्रव्य को
रसमय करने को, 'भावना देना' कहते हैं। मंत्रार्थ की भावना द्वारा
साधक कमशः मंत्रमय हो जाता है। इन तच्चों की एवं तच्चातीत परम
तच्च की भावना अर्थात् अनुचिन्तन ही जप शब्द का प्रकृत अर्थ है।
इसिलए सब तच्चों की चिन्ता करते-करते परम तच्च में जा पहुँचना एवं
उस परम तच्च से—अवरोहण्क्रमानुसार—सब तच्चों की अनुभूति लाभ
करना, सब तच्चों को परम तच्च के भाव से परिभावित करना—शक्तियुक्त
करना—परम तच्च की इच्छा पूरण करने में नियुक्त करना, जप तच्च का
सख्य उद्देश्य है।

प्राचीन ऋषिगण परमात्मा से लेकर सृष्टि के निम्नस्तर तक सब स्तरों को वर्णना कर गये हैं। स्तरों के विभाग के सम्बन्ध में मतमेद होते हुए भी, स्वरूप श्रीर उद्देश्य के सम्बन्ध में कोई मतमेद नहीं देखा जाता। इन स्तरों को साधारणतः तीन भाग में श्रथवा कहीं-कहीं सात भाग में विभक्त किया गया है।

परम कारुणिक ऋषिगण जीव के हित के लिए आविष्कार कर गये हैं कि जो ब्रह्मां में हैं वेही आंड में हैं, प्रत्येक जीव देह में हैं, यहाँ तक कि प्रत्येक परमाणु में हैं—what is true of the whole universe is also true of every atom of the universe. तत्पश्चात् वहुत गवेषणा, धारणा, ध्यान और समाधि की सहायता से ऋषिगण मनुष्यदेह की मेरुदंडस्थ सुपुम्ना में इन स्तरों का स्थान भी निर्देश कर गये हैं तथा दिखा गये हैं कि एक-एक स्थान में चित्त स्थिर करने से साधनराज्य के उस स्तर का रहस्य स्वतः आत्मप्रकाश करता है। षट्चक की वर्णना से हम दार्शनिक स्तरों के, ज्ञानभूमि के विभिन्न स्तरों के एवं साधनराज्य से विभिन्न स्तरों के रहस्य सुन्दरस्थ से अनुभव करने का सुयोग पाते हैं।

साधराज्य में प्रवेश करने के लिये हमें स्रोतापन्न होकर नादानुसंधान की तरफ विशेष दृष्टि रखनी होगी। भगवान के सृष्टिरहस्य में उनकी कृपा का एक विशेष निदर्शन हमें जीवदेह के विभिन्न तत्त्वों के संस्थान के भीतर मिलता है जो उन्होंने साधनराज्य के अवलम्बनीय सब तत्त्व श्रेणीबद्ध करके जीवदेह के पीछे की तरफ स्थापित कर दिये हैं।

"परांचि खानि व्यतृण्त् स्वयम्भूः तस्मात् परान् पश्यति नान्तरात्मन्। कश्चित् धीरः प्रत्यगात्मानम् ऐच्चद् स्रावृत्तचत्तुर् स्रमृतत्त्वम् इच्छन् ॥" ऋषियों के इस श्लोक में साधनराज्य का एक गृढ़ रहस्य निहित है। इमारी इन्द्रियाँ सामने की तरफ़ हैं, विषय भी सम्पुख वर्तमान हैं; इसीलिये हमारा मन इन्द्रियों की सहायता से विषय ग्रहण कर इतना उन्मत्त हो गया है । सामने की तरफ़ कौरव दल है, पीछे की तरफ़ पंच-पांडवों की स्थिति है। सामने के प्रवृत्ति पत्त और पांछे के निवृत्ति पत्त में, देहरूप कुरुत्तेत्र में, एक भीषण संग्राम चल रहा है। इस संग्राम में विजय प्राप्त करने के लिये ऋषियों ने हमको ब्रावृत्तचत्तु होने का ब्रथात् अपनी इन्द्रियों को मन की सहायता से पीछे की तरफ़ मोड़ देने का उपदेश किया है। पीछे की श्रोर एक चिन्ह रखकर उसके तरफ़ मन स्थिर करने की एक प्रणाली निर्देश कर गये हैं। इस साधना की प्रणाली ग्राभिज्ञ साधक से सील लेना होगा । इसके बाद मेरुदंड के सर्वनिम्नस्तर मुलाधार में मन स्थिर कर भीतर क्या हो रहां है देखते रहने से दैववशात् कभी एक स्रोत ( एक प्राण की गति ) अनुभव में आती है। यह स्रोत मूलाधार से सहस्रार की तरफ़ और फिर सहस्रार से मूलाधार की तरफ़ यातायात करता मालुम पड़ता है। इस स्रोत में मन स्थिर हो जाने से क्रमशः मीतर से एक नाद सुनाई देता है एवं एक ज्योति का दर्शन भी होने लगता है। सद्गुर इस नाद की ताल में हमारा निर्दिष्ट जपकार्य सुसम्पन्न करने का उप देश देते हैं।

यहाँ तक हमें प्रण्व के अर्थ का कुछ आभास मिला। अब यह

समभने की चेष्टा करें कि उसकी भावना किस प्रकार साधित होती है। प्रत्येक मंत्र में तीन तत्त्व देखने से त्र्याते हैं -(१) व्याहृति, (२) बीज, (३) देवता । न्याहति के भीतर है भगवान के त्राकर्षण की उपलिध-जिसके द्वारा श्रीभगवान अपने प्रियतम स्वरूपविस्मृत जीव को समस्त दुःख-कष्ट से मुक्तकर, त्रापनी त्रोर त्राकर्षितकर, त्रापने स्वधाम में ले जाने के लिए व्यस्त हैं। इस प्रसंग में श्रीकृष्ण की वंशी विन का रहस्य चिन्त-नीय है जिससे वे अपने भक्तों को अपने निकट आकर्षित करते थे। वीजतत्त्व में हम साधक का प्रकृत स्वरूप, उसका श्रीभगवान से सम्बन्ध एवं उस सम्बन्ध को उपलब्धकर उसे सार्थक करने का उपाय लाभ करते हैं। देवता तत्त्व में है वह साधन रहस्य जिसके द्वारा साधक भगवत्-शक्ति को श्रपने भीतर के सब तत्त्वों में लेजाकर, सब तत्त्वों को शक्तियुक्तकर, स्वयं इष्टमय होकर, अपने जीवन में भगवदिच्छा को पूर्णत: सफल करता है। प्रत्येक मंत्र में है भगवद्धाम में जाने की प्रणाली, भगवद्दर्शन एवं स्वरूपोपलब्धि ग्रर्थात् भगवान ने किस उद्देश्य से जीवको सृष्ट किया है, कौन सा बीज उसमें निहित है ऋौर यह जानकर उस बीज को एक पूर्ण परिग्गत फलफूल से सुशोभित वृद्ध में परिग्गत करना। जप तत्त्व के साथ 'यंत्र-तंत्र-मंत्र रहस्य' एवं 'ऋषि-छन्द-देवता-विनियोग तत्त्व' विशेषतः चिन्तनीय हैं।

देवता बीज की पूर्ण परिण्त अवस्था है। भगवान की कौन सी शिक्त किस किस किस कि भीतर पूर्ण परिण्त अवस्था लाभकर साधक को देवमय कर सकती है इसका सब रहस्य देवता तत्त्व के भीतर निहित है। देवता साधक की पूर्ण परिण्त अवस्था है। उस देवता का एक प्रतीक सामने रख उसमें तन्मयता लाभ कर सकने से साधक के बीजगत भाव का, पूर्ण परिण्त फलफूल से सुशोभित वृत्त्ह्ए में परिण्त होने का, पथ सुगम हो जाता है। देवता का चिन्तन बीज की परिण्ति लाभ करने का केवल निमित्त कारण होने पर भी आवरण भेद करके प्रकृत परिण्ति में सहायक

होता है। मंत्र की भावना द्वारा त्र्यपने प्रत्येक तत्त्व को तन्मयकर जब त्र्यपना समस्त जीवन मंत्रमय हो जाय तभी कहा जा सकता है कि मंत्र-जप किया। इसलिये प्रत्येक मंत्र में विद्यमान हें भगवत्तत्त्व, जीवतत्त्व, स्वरूप विस्मृत जीव को भगवत्-प्राप्ति के उपाय एवं भगवत्-प्राप्ति के फलस्वरूप भगवन्मय हो जाने का रहस्य।

ऊर्ध्वस्रोत के साथ व्याहृति उचार् एकर भगवत्-सन्निधान सहसार में गमन, वीज तत्त्व की अनुभूति द्वारा जीव और शिव का स्वरूप तथा सम्बन्ध-उपलब्धि और देवता तत्त्व द्वारा अवतरण क्रमानुसार सब तत्त्वों को भगवत्-कार्यं साधन में नियुक्त करना ही जप का प्रधान कार्य है। व्याहृति त्र्यवलम्बन से भगवान के निकट जाने का कौशल, बीजतत्त्व से त्रपनी सृष्टि का उद्देश्य और स्वरूपतत्त्व एवं देवता तत्त्व से उस बीज को अपने जीवन में सफल कर किसप्रकार भगवदिच्छा पूरण करने की योग्यता लाभ की जा सकतो है इसका कौशल हम जान सकते हैं। व्याहृति उचा-रण द्वारा मानो हम गंगा के निकट जाते हैं, बीज उचारण द्वारा मानो हमारी स्त निक्रया साधित होती है त्रीर देवतातत्त्व उचारण द्वारा मानी हम समस्त रास्ते को गंगाजल से ऋभिषिक व पवित्र कर देते हैं। भगवान स्वरूपतः जो हैं एवं जिस प्रकार ये परिस्तात अथवा विवर्तित होकर जीव-जगत् रूप में अनुभूत हुए हैं, इन दोनों तच्चों का चिन्तन करते-करते जीव का ग्रन्तः करण शुद्ध होकर भगवद्भाव से परिभावित हो जाता है। फलतः जीव श्रौर शिव के भीतर का पार्थक्य धीरे-धीरे कम होकर जीव क्रमशः शिवमय हो जाता है। जीव का यह शिवमय हो जाना ही जप का प्रधान उद्देश्य है।

मंत्र जप के भीतर एक ऐसे तत्त्व का आ्रास्वाद मिलता है जिसके बार-बार मनन, चिन्तन व उचारण द्वारा हम संसार-सागर से उत्तीर्ण हो जाते हैं। अर्थात् स्वधाम की, स्व-स्वरूप की, विस्मृत-स्वरूप की उपलब्धि लाम कर स्वरूप-प्रतिष्ठ होकर हम भगवान में तन्मय हो जाते हैं। शास्त्र में विभिन्न अधिकारियों के लिए विभिन्न मंत्र की व्यवस्था होने पर भी सब मंत्रों का उद्देश्य एक ही है। इसलिए एक मंत्र की साधन-प्रणाली समभ लेने से प्रायः सभी मंत्रों की साधन-प्रशाली उपलब्ध करना सहज हो जाता है। कहना अनावश्यक है कि मंत्र जप के साथ प्राशायाम, षटचक मेद, पंचकोशविवेक, प्रभृति साधन-प्रशालियों का विशेष सम्बंध है।

प्रायः प्रत्येक तांत्रिक मंत्र में भी हमको एक ॐकार, एक वीज तथा एक देवता का उल्लेख मिलता है। प्रण्व के 'ग्रकार' उच्चारण के साथ मन को मूलाधार से नाभिचक में, 'उकार' उच्चारण के साथ मन को नाभिचक में ग्रनाहतचक में एवं मकार उच्चारण के साथ ग्रनाहत चकसे ग्राज्ञाचक में ले जाने की व्यवस्था देखी जाती है। ॐकार उच्चारणकर चित्त को मूलाधार से सहस्रार में भगवत् समीप ले जाकर वहाँ भगवान से तन्मयता लाभ करना होता है; बीज उच्चारणकर ग्रपने भीतर कोन शक्ति निहित है, क्या कार्य करने के लिए भगवान ने सुक्ते सप्ट किया है यह तत्त्व उपलब्ध करना होता है ग्रीर इसके बाद देवता का नामोल्लेखकर चित्त को धीरे-धीरे नीचे की तरफ लाते समय प्रत्येक चक्रको—प्रत्येक तत्त्व को—इष्टज्योति तथा इष्टशक्ति से परिपूरित मानकर ग्रपने को ज्योतिर्मय रूपमें चिन्तन करना होता है—'ग्राह्मानं तेजोमयं विभावयेत्'।

वैदिक युग का प्रधान मंत्र गायकी था। 'सूर्र' वः स्वः' ग्रादि उसकी व्याहृति थी। 'ॐ भूर्र' वः स्वः' ग्रादि ग्रंश उचारणकर चित्त को मूलाधार से सहसार में ले जाना होता था। 'स्व' शब्द का विश्लेषण करने से हमें उसके भीतर 'महः', 'जनः', 'तपः' एवं 'सत्यम्' के रहस्यों को ग्रास्वाद करने का सुयोग मिलता है। इसीलिए सत-व्याहृति को ग्रनेक स्थलों में ति-व्याहृतिरूप में वर्णन किया गया है। सहसार में जाकर 'तत्सवितुर्वरेण्यं मर्गो देवस्य धीमहि' उचारणकर ब्रह्मज्योति का ध्यानकर उसमें तन्मयता लाभ करना होता था। तत्पश्चात् 'धियो यो नः प्रचोदयात्' उचारणकर ग्रपनी ज्ञानेन्द्रियों ग्रोर कर्मेन्द्रियों को ब्रह्मज्योति से परिपूर्ण एवं ब्रह्मभाव से परिमावित मानकर ग्रपने को ब्रह्ममय चिन्तन करना होता था।

जप का प्रथम कार्य है भगवान के समीप जाना ( जैसे वैष्णवों का अभिसारतत्त्व ), द्वितीय कार्य है भगवान से तन्मयता लाभ करना ( जैसे

वैष्णावों का मिलनतत्त्व ) एवं तृतीय कार्य है भगवत्-शक्ति व भगवद्भाव द्वारा, ऊपर से नीचे त्राते समय, देह के प्रत्येक तत्त्व को भगवद्भाव से परिभावित कर भगवन्मय हो जाना (जैसे वैष्णावों का रसोद्गार तत्त्व)।

जप के द्वारा इष्ट तत्त्व को अपने भीतर के प्रत्येक तत्त्व में आस्वाद कर इष्टमय हो जाने का सुयोग मिलता है। 'तुम्हारा स्वर्गराज्य मर्त्यलोक में आविभूत हो, मर्त्यधाम स्वर्ग धाम में परिण्यत हो जाय, मेरे द्वारा तुम्हारी इच्छा पूर्ण सफलता लाभ करे'—जप के भीतर इस तत्त्व का एक सुन्दर आभास मिलता है। वैष्णवों के 'हरे कृष्ण', 'हरे राम', इत्यादि नामजप में भी यही चढ़ने-उतरने की प्रणाली देखने में आती है। इसी नामजप के फलस्वरूप साधक कृष्णमय हो जाते हैं। कोई-कोई वैष्णव आज्ञाचक और सहस्रार के बीच में हलादिनी चक्र का अवस्थान मानकर मेर्दंड को आठ भागों में विभक्त करते हैं। 'हरे' व्याहृति का, 'कृष्ण' बीज तत्त्व का एवं 'राम' देवता तत्त्व का चोतक है।

"जप त्रिविध है—वाचिक, उपांशु और मानिसक । वाचिक का अर्थ है मुख से वाक्य उचारण करना । वाचिक अथवा बाद्य जप वायु से सम्बन्धित है । इस जप में श्वास-प्रश्वास स्वाभाविकल्प में चलती रहती है और बाहरी उचारण बाद्य वायु की सहायता से होता है । बाद्य अथवा बेखरी जप में शब्द और अर्थ के बीच एक पार्थक्य रह जाता है । उपांशु जप में श्वास अनेकांश चीण हो जाती है और बाद्य वायु का सम्बन्ध अनेकांश छिन्न हो जाता है । उस समय जप सुपुम्ना पथ में चलने लगता है और जैसे अपने आप ही होने लगता है । वाचिक एवं उपांशु अप अनेकांश बैखरी में साधित होते हैं किन्तु उपांशु जप में कुझ मध्यमा की क्रिया भी लच्चित होती है । मानस जप में बाह्य वायु के सहित सम्बन्ध विलक्षल नहीं रह जाता । यह जप चिन्ता-चेष्टा-विवर्जितल्प में भीतर हो भीतर होता रहता है । तब शब्द एवं अर्थ का सम्मश्रण अनुभूत होता है अगैर स्थोति का दर्शन भी होता है । जप जब मध्यमा त्यागकर प्रयन्ती

में प्रवेश करता है तन शब्द और अर्थ एक सत्ता में परिणत हो जाते हैं। उस समय चैतन्य का स्फुरण अर्थात् आत्मसाचात्कार अथवा इष्ट-दर्शन होता है। यह दर्शन लाभकर साधक कृतार्थ हो जाता है। इसके परे भी एक अव्यक्त परावस्था है जहाँ पूर्णाहन्ता अवस्था प्राप्त कर साधक अद्वैत आत्मतत्त्व में स्थिति लाभ करता है।"

जप दो प्रकार से निष्पन्न होता है—(१) कृत्रिमरूप से ग्रर्थात् प्रयत्नपूर्वक (२) स्वाभाविकरूप से ग्रर्थात् प्रयत्न-निर्पेच् । पहले कूटस्थ में मन
स्थिर कर प्रकृति का खेल देखना होता है । प्राण्वायु की ग्रोर लद्य
स्थिर होने से ही सुप्त मन जागरित हो जाता है । प्राण्किया तब धीरे-धीरे
कृत्रिमता परित्यागकर स्वाभाविक ग्रवस्था में जाने की चेष्टा करती है ।
इसिलये कोई कोई भूमध्य में मन स्थिरकर गंभीर श्वास के साथ नाम
स्मर्ण करने का एवं श्वास के चढ़ावं-उतार की संगति में जप करने का
उपदेश देते हैं । जपतत्त्व में तीन विषयों की तरफ़ विशेष दृष्टि रखने का
उपदेश देता हैं।

(१) नादानुसंघान—ग्रपने भीतर के स्वभाव के स्रोत में ग्रपने को बहाकर, समस्त विकृतभाव दूरकर, स्वभाव में स्थिति लाभ करना।

(२) क्टस्थ में स्थित लाभ—नाद की संगति में चलते-चलते अनेकांश नादभावापन्न हो जाने पर नाद के साथ जाकर क्टस्थ में ( श्राज्ञाचक में ) स्थिति लाभ करना श्रौर नाद की लीला श्रर्थात् शक्ति का खेल देखना।

(३) प्राण् की किया के संग मन का मिलन साधन करना अर्थात् नाद की संगति में मननशक्ति को चालितकर मन और प्राण् के बीच एकता स्थापन करना। तभी हम अनुभव कर सकेंगे कि मन और प्राण् दोनों मिलकर समान भाव से भव और भाव के बीच में पूर्ण एकता स्थापन करने में नियुक्त हैं।

जब वायु क्रमशः सुद्म होकर सुपुम्ना में प्रवेश करना त्र्यारम्भ करती है तो शुद्ध दृष्टि खुल जाती है। तब यह त्र्यनुभूति लाभ होती है कि प्रकृति के समस्त क्रिया-व्यापार में भी पुरुषचैतन्य किस प्रकार गुणातीत शान्त भाव में अवस्थित हैं। इसके परिणामस्वरूप नित्य-नैमित्तिक क्रिया के भीतर स्थितिरूप निष्क्रिय आत्मसत्ता स्फुरित होती है और लीलातीत में नित्यलीला का दर्शन होता है। उस समय रेचक और पूरक चलते हुए भी कुम्भक का अभाव नहीं होता। आत्मस्वरूप में ही सर्वभूत का दर्शन लाभ होता है और नित्य स्वाभाविक जप का संधान मिलता है।

शक्तितत्त्व शब्दमय, ज्ञानमय, भावमय त्रीर क्रियामय है। साधक का प्रथम कार्य है कटस्थ में रिथित लाभकर स्वयं द्रष्टा होकर प्रकृति का खेल देखते रहना । इसके फलस्वरूप प्राग्ण को क्रिया अमृत प्रवाह में परिग्रत हो जाती है। साधक स्वयं जप नहीं करता वरन उसके भीतर जपिक्रया साधित हो रही है-इस तत्त्व की उपलब्धि का नाम अजपाजप है। हमारे भीतर बैठे भगवान स्वयं जप कर रहे हैं। वे किस प्रकार हमारे भीतर अपनी शक्ति की सहायता से आतमप्रकाश कर रहे हैं—इस उपलब्धि द्वारा ग्रापने भीतर का विरुद्ध कृतिम स्रोत दूरकर ग्रापने को प्रकृति के स्रोत में वहा देना, अपने को स्रोतमय कर देना, उनके सहित अपनी एकता सम्पादन करना श्रीर क्रमशः श्रपनी पृथक् सत्ता को भूलकर श्रपने भीतर तथा जगत् में सर्वत्र एकमात्र उन्हीं की सत्ता (Divine Presence) ब्रमुभव करना -यही जप का प्रकृत उद्देश्य है। जप है माँ के संग, माँ की संगति में, दृत्य करना; जिस संगति में माँ की सृष्टि-स्थिति-लय क्रिया साधित हो रही है उस संगति में अपनी गति मिलाकर अपना सव विकृत भाव दूर करना—संचेपतः माँ की संगत्यनुसार ऋपना जीवन गठन करना त्र्यात् माँ का त्र्यनुवर्त्तन करना त्र्यथवा स्वभाव में, प्रकृत स्वरूप में, प्रत्यावर्त्तन करना । पुरुष के (शिव के) वत्तःस्थल में परा पश्य-न्ती, मध्यमा और वैखरी रूपों में जो माँ की आविर्माव और तिरोभाव लीला हो रही है उसके मीतर का स्वाभाविक स्रोत धारगाकर उसमें तन्मयता लाभ करने की चेष्टा करनी होती है। प्रत्येक श्वास-प्रश्वास में माँ जो प्राग्णरूप में किया कर रही हैं उसको समभ्रतने की चेष्टा करनी होती है। प्रस्वयुक्त

माँ का नाम श्वास के साथ मिलाकर जप करना होता है क्योंकि श्वास-प्रश्वास
माँ का ही प्रकाश होने के कारण इसके साथ मातृस्पर्श लाभ करना ग्रावश्यक है। यह जप स्वतः हमारे भीतर ग्रज्ञातल्प में हो रहा है। इसको
जानकर, समस्कर ग्रौर देखकर इसकी संगति में चालित होना ही ग्रजपाजप
है। जप कर रही हैं माँ स्वयं ही, हमारे करने न करने ग्रथवा समस्कने न
समस्कने पर यह निर्भर नहीं करता। अहोरात्र में २१६०० बार श्वासशश्वास के साथ हंस मंत्रका जप स्वतः ही हो रहा है। इसी के
कारण तो हमारी ग्रहता है, इसी ने हमें जीवित रखा है। पालनशिक
का यह सर्वश्रेष्ठ कार्य है—यह पालनकर्ता विष्णु के उद्देश्य से निरन्तर
ग्रिप्त हो रहा है। ग्रानाहत चक्र में जाकर वृत्तिनिरोधपूर्वक नाद के साथ
यह जप प्रत्यत्त ग्रानुभव किया जा सकता है।

सगुण भाव में माँ की लीला एवं निगु ण भाव में माँ का विश्राम तत्त्व त्रास्वाद करना ही जप का उद्देश्य है। शिव के वच्च:स्थल से शिक के उत्थान के समय (सगुण भाव में) राजयोग का एवं पतन के समय (निगु ण भाव में) लययोग का चिन्तन साधक को करना होता है। किन्तु प्रकृत तत्त्व दोनों के द्यतीत है। गित में विश्राम, श्वास-प्रश्वास में कुम्भक किया के द्वारा निष्क्रिय भाव में स्थिति, की चेष्टा ही जप का उद्देश्य है।

श्रजपाजप के लिए प्राणायाम की सहायता से श्वास को श्राधीन कर मन को स्थिर करना होता है। कबीर साहब प्रत्येक श्वास की गति के साथ नाम जप करने का श्रार्थात् श्वास के स्रोत में स्नान करने का उपदेश करते थे।

नाद और विन्दुतत्त्व के सहित जप-साधना का धनिष्ट सम्बन्ध है। 'विन्दु' निर्गुण शिव अथवा पुरुष तत्त्व है; 'नाद' सगुण शिक अथवा प्रकृति तत्त्व है। निर्गुण शान्त शिव के वद्याःस्थल से सगुण शिक्त का उत्थान-पतन रहस्य ही बिन्दु-नाद का रहस्य है। शिक्त का उत्थान और पतन, सृष्टि और लय क्रिया एवं जीवदेह के श्वास-प्रश्वास एक ही संगति

में चलते हैं। जप-साधना द्वारा साधक अपने देह की इस संगति को धारण कर भगवान का सृष्टि और लयतत्त्व समक्त सकता है।

नाद दो बिन्दुओं का योजक है। ऊर्ध्व बिन्दु सहसार में और अधी-बिन्दु मूलाधार में अवस्थित है। इसलिए नाद मूलाधार से सहसार तक बिस्तृत है। सहसार और मूलाधार सुख्य बिंदु हैं। मध्यवतीं आज्ञाचक, बिशुद्धाख्य, अनाहत, मिण्पुर एवं स्वाधिष्ठान गौण बिन्दु हैं। इन सब गौण बिन्दुओं का परस्पर योग-साधन नाद के द्वारा ही सम्पन्न होता है। सहसार गुणातीत सिद्धावस्था है। इसलिए साधक को आज्ञा बिन्दु को ही सुख्य बिन्दु मानकर प्रहण करना होता है। फिर प्रत्येक चक्र में परिधि से केन्द्र तक नाद बिस्तृत है। इस नाद में मूलाधार से सहसार तक के बिस्तृत नाद के सब तत्त्व सूद्धमरूप में विद्यमान हैं। इसलिए किसी भी चक्र में इष्टमंत्र जप करने से सिद्धि लाम हो सकती है।

साधारण जीव की स्थित मूलाधार के भी बाहर है। वस्तुतः उसकी कोई स्थित ही नहीं । वह निरंतर इड़ा-पिंगला के पथ में अर्थात् कालमार्ग में संचरण कर रहा है। किन्तु अध्यात्म राज्य में प्रविष्ट होने के समय सर्वप्रथम मूलाधार को ही आश्रय करना होता है। क्योंकि सुषुम्ना मार्ग की प्रथम विश्रामभूमि मूलाधार है। इसलिए नादानुसंधान मूलाधार से आरम्भ करने की व्यवस्था देखी जाती है। साधक उन्नति लाभ के फलस्वरूप जिस विन्दु में (जिस धाट में) स्थिति लाभ करता है परवर्त्ती यात्रा उसी स्थान से आरम्भ होती है। जितनी दूर तक नाद के संग मन जाय पहले वहीं तक नाद की सीमा माननी चाहिए। नाद कमशाः चीण होकर जब तक विन्दु में प्रत्याहृत न हो तब तक शक्ति का संधान नहीं मिलता। प्रत्येक तत्त्व में इष्ट मंत्र जप करने के समय यह तत्त्व अनुभव किया जाता है। चक्रस्थ नाद केन्द्रीभूत होकर जब तक तत्रस्थ विन्दु में लीन न हो जाय तब तक उस विन्दुस्थ शक्ति का संधान नहीं मिलता। वह जाय तब तक उस विन्दुस्थ शक्ति का संधान नहीं मिलता एवं उस चक्र को भेद भी नहीं किया जा सकता। नादमय

मंत्र ही जाग्रत मंत्र है। जप का मंत्र नादात्मक है। ब्रह्म का द्विविध प्रकाश साधक की घारणा के उपयोगी है—एक शब्द ग्रौर दूसरा ज्योति। नाद से इष्ट मंत्र का स्फुरण होता है एवं ज्योति से इष्ट मूर्ति का ग्रावि-र्माव होता है। श्वास-प्रश्वास नाद का बाह्य ग्राकार व प्रकाश हैं। बाहर धारण करके भीतर जाना होता है। इसलिए श्वास-प्रश्वास की गित शोधनकर ग्रौर उसकी विकृति दूरकर उसको सफल कर सकने से श्वास-प्रश्वास नाद के सहित मिल जाते हैं ग्रुर्थात् तब श्वास-प्रश्वास ग्रन्तमुं ख होकर नाद में परिणिति लाभ करते हैं। तब उस नाद की संगति में प्राणायाम के सहित इष्टमतोचारण करते रहने से मंत्र क्रमशः नादमय हो जाता है। यही जप का उद्देश्य है—इसी का नाम है कुंडलिनी की वक्रगित दूर होना श्रयवा जागरण।

श्वास-प्रश्वास प्राण्वायु की किया होने के कारण प्राण्वायु के बाह्य प्रकाश हैं। प्राण् के साथ मन का घनिष्ठ सम्बन्ध है—दोनों एक साथ रहना ख्रोर काम करना पसंद करते हैं। वायु की वक्रगति द्रार्थात् प्राण् की चंचलता के कारण वासना का उद्भव ख्रोर वायु की गित वक्र होती है। मन जितना बित्ति- शून्य होगा प्राण् उसी परिमाण में सुषुम्ना मार्ग में प्रवेश करेगा। मंत्र भी तब नादमय होकर चेतन हो उठेगा। प्राण्वायु की क्रिया शानत हो जाने से मन चिन्ताशून्य होकर ख्रपने स्वरूप में प्रतिष्ठा लाभ करता है। प्राण्वायु का नाद के ब्राकार में परिण्त होकर क्रमशः विन्दु में स्थिति लाभ करने से मंत्रसिद्धि होती है। वायु के गितहीन शून्य प्रदेश में ख्राण्वा खरना से सन शानत भाव धारण करता है। तब उसके भीतर की ब्रात्मस्मृति जाग उठती है। मन ख्रपने प्रियतम ब्रात्मा का संग न मिलने के कारण बाहर घूमता फिरता था। किन्तु हृदय में ब्रात्मा का संघान एकबार पा जाने से इसी स्थान में शान्त एवं समाहित होकर ब्रानन्दसागर में निमग्न रहता है।

इसीलिए हृदय में ही ईश्वर के चिन्तन की व्यवस्था शास्त्र में पाई जाती है। हठयोगी प्राण को अवलम्बन कर प्राण की सहायता से चित्त स्थिर करने को चेष्टा करते हैं। राजयोगी मन के तत्त्व से अवगत होकर, मन को स्थिरकर और प्राण को संयमित कर, मगवत्त्रिय-कार्य साधन में नियुक्त रहते हैं।

जप के विषय में अनुसंधान करते समय मुक्ते अनेक सम्प्रदायों के साधकों का संग मिलने का सुयोग हुआ था एवं नाना प्रकार की जपभणा-लीयों का विवेचन सुन में विस्मित हो गया था। परन्तु यह पता लगा कि सभी सम्प्रदायों के साधकों ने अपनी अपनी निर्दिष्ट प्रणाली द्वारा जप करके विशेष उपकार लाभ किया है। जप के सम्बन्ध में जो जो रहस्य अनुभव में आये उनका कुछ सामान्य आभास यहाँ दिया जाता है।

- (१) किन्हीं सम्प्रदायों में देखा कि वे केवल ॐकार मंत्र अवलम्बन कर जप करते हैं। वे सहस्रार के ऊर्ध्वदेश (गुणातीत प्रदेश) से जप आरम्भ कर स्रष्टि-तत्त्व में प्रवेश करते समय 'अ'कार, उससे नीचे स्थिति तत्त्व में 'उ'-कार एवं पुन: ऊपर उठते समय लयतत्त्व में 'म'-कार उचा-रण कर फिर अव्यक्त धाम में पहुँचने की चेष्टा करते हैं। इष्टान्तहप से ये लोग जल और तरंग का उल्लेख करते हैं। शान्त जल से तरंग की उत्पत्ति होती है, अल्प समय के लिए तरंग में स्थिति रहती है और पुन: तरंग शान्त जल में लीन हो जाती है। स्रष्टि अकारभाव अर्थात् विष्णु भाव की द्योतक है।
- (२) गुरु साधक को भूमि निर्देश कर देते हैं। इनमें भी दो दल देखने में आये। एक दल जप के समय अपने निर्दिष्ट चक्र से सहस्रार तक यातायात करते हैं। दूसरे उस निर्दिष्ट भूमि के केन्द्र से परिधि तक याता-यात अवलम्बनकर जप करते हैं और क्रमशः परिधि छोटी होकर केन्द्र में लीन हो जाती है। तब साधक ऊपर के चक्र में आरोहण कर वहाँ की भूमि लाम करता है। इन साधकों के मतानुसार मूलाधार से सहस्रार तक का

सुषुम्ना मार्ग सब चक्रों में वर्तमान है । ये केवल मंत्र का भाव अवलम्बन कर चक्र के केन्द्र से परिधि तक जप के साथ यातायात करते रहते हैं ।

(३) कोइ कोई साधक मूलाधार से चढ़ने-उतरने के साथ साथ जप का कार्य साधन करने की चेष्टा करते हैं। इनका कहना है कि साधा-रण जीव का मन निम्नस्तर मृलाधार में पड़ा रहता है। जो जहाँ ऋव-स्थित है उसे वहीं से आगे बढ़ना होगा । इसलिये प्रथमावस्था में जप का कार्य मुलाधार से प्राणस्रोत को गति को अवलम्बन कर ग्रारम्भ करना चाहिए, धीरे धीरे बढ़ते हुए सहसार तक पहुंचने की चेष्टा करनी चाहिए श्रीर वहाँ से फिर मूलाधार को लौटना चाहिए । ये ही साधक उन्नतावस्था में त्राज्ञाचक के भी ऊपर की भूमि लाभकर वहाँ से प्रथमवार मूलाधार में नीचे त्राकर सहसार में लौट जाने की चेष्टा करते हैं। इनकी गति प्रथम बार ऊपर ( भगवद् धाम ) से मूलाधार की तरफ़ होती है, तत्पश्चात् आरोहणक्रमानुसार पुनः मूलाधार से सहस्रार की तरफ़ । इनको स्थिति-विश्राम सहसार में जाकर लाभ होता है। इनमें कोई कोई कहते हैं कि 'मरा मरा' जप करके 'राम' में पर्यवसित होना पड़ेगा। 'रा'-कारेग बहिर्याति, 'म'-कारेण विशेत् पुनः । 'रा' उच्चारण कर परिधि की स्त्रोर, म्लाधार की ग्रोर एवं 'म' उच्चारण कर केन्द्र की ग्रोर, सहसार की न्रोर, जाने की चेष्टा करनी होगी।

(४) कोई कोई साधना की विभिन्न अवस्थाओं में विभिन्न मन जप करने का उपदेश करते हैं और कोई कोई साधना की विभिन्न अवस्थाओं में एक ही मंत्र का रहस्य आस्वाद करने के लिए कहते हैं। इनमें अथम दल के साधक प्रथमावस्था में शुद्धि लाभ के लिए शक्तिमन्त्र का जप करते हैं। तत्पश्चात् एकत्वानुभृतिमृलक अद्भैत मन्त्र का और अन्त में एक से ही बहुत्व-मूलक मन्त्रविशेष का जप करते हैं। कोई-कोई साधक भिन्न-भिन्न अवस्था में एक ही मन्त्र का विभिन्न भाष अवलम्बन कर जप करने का

उपदेश करते हैं। जैसे 'तत्त्वमिंस' मन्त्र के साधकों में प्रथमतः जप के समय 'मैं उनका हूँ श्रौर किसी का नहीं, मैं केवल उन्हों को देखूंगा, उन्हों का चिन्तन कहँगा, उन्हों का कार्य कहंगा'—यह भाव श्रवलम्बन करते-करते 'मेरा' श्रर्थात् 'त्वं' भाव क्रमशः कम हो जाता है श्रौर 'तत्' भाव प्राधान्य लाभ करता है। श्रन्तमें 'त्वं' भाव शोधित होकर मानो 'तत्' में पर्यवितित हो जाता है। कहा जाता है कि श्रीगौरांगदेव इसी प्रकार के भावद्वारा, 'तत्त्वमिंस' जप के फलस्वहप, क्रमशः राधाभाव में विभोर हो गये थे श्रौर उस राधाहप श्राधार के द्वारा कृष्ण का श्रनुप्रवेश उपलब्ध करते-करते कृष्णमय हो जाते थे जिसके परिणामस्वहप रामानन्द ने गौरांगदेव के भीतर राधाभावद्युति—सुवलित कृष्णहप दर्शन किया था।

(५) कोई-कोई अपनी इष्ट मूर्ति सामने रखकर व्याहृति की सहायता से इष्ट मूर्ति को अपने भीतर आनयन करते हैं, बीज उच्चारण कर उसमें तन्मयता लाभ कर अपने जीवन का लच्य निर्णय करते हैं, तलश्चात् देवतातत्त्व उच्चारण कर अपने सब तत्त्वों में इष्ट के सब तत्त्व उपलब्ध कर इष्टमय हो जाने की चेष्टा करते हैं। साधन-राज्य का-विशेषतः जपतत्त्व का-अनुसन्धान करने में अनेक प्रकार के रहस्य उद्घाटित होते हैं। जपतत्त्व के सम्बन्ध में प्रायः सर्वत्र कुछ न कुछ नवीन अनुभव में आता है।

नामजप के सम्बन्ध में बहुत चर्चा सुनी जाती है। शास्त्र कहते हैं कि नामजप के द्वारा जगत् सृष्ट है—'नामरूपाम्यां व्याकृतं जगत्'। इसमें स्मके अन्तर्गत है अन्नमय कोश एवं नाम के अन्तर्गत हैं प्राण्मय, मनोमय, विज्ञानमय और आनन्दमय कोश। इनके ऊपर नामी है। रूप के (आनन्दमय कोश के) जगत् से आरम्भकरके प्राण्मय कोशादि चारों कोश भेद कर नामी के निकट जाना होगा। तत्पश्चात् नामी के निकट से अवतर्ण करते समय नामी के आनन्द, नामी के रस अगर नामी की शिक्त हर स्पजगत् में उत्तरना

होगा । तभी नाम-रूप कार्य साधित होगा । यथार्थ वैज्ञानिक प्रणाली द्वारा नामजप साधित हो जाने से वास्तव में देह के सब तत्त्व ग्रमृत से अभिषिक्त हो जाते हैं।

## यज

कर्म से जगत् का सृष्टि-स्थिति-लय साधित होता है; कर्म ही यह है। समस्त जगत् एक विराट यहाशाला है। इस यह के समस्त हिपुटी—होता-हिव-हवन, द्रष्टा-हश्य-दर्शन—एकमात्र ब्रह्म हैं। यह महायह जगद्-व्यापी है। इम सहान से अथवा अहान से इस महायह का निर्दिष्ट अंश पूरण कर रहे हैं—यह जानकर अपने समस्त कामोंको इस महायह की संगति में साधित कर सकने से अर्थात् अपने सन कामोंको भगंवदिच्छा-पूरण में नियुक्त कर सकने से, हमारे सब काम यह में परिण्यत हो जायँगे। इसलिए भगवत्-तृप्ति के, भगवत्-प्राप्ति के, अनुकूल सब कामों को 'यह कहा गया है। अन्योन्य-व्यवच्छेदक अहंतत्त्व हमारे व्यष्टि देहादि को समष्टि से पुथक् दिखा कर एक अनर्थ की सृष्टि करता है। इसीके कारण आत्म-पर, सुख-दु:ख, आदि द्वन्द्व माव देखने में आते हैं। अहंकार दूर कर व्यष्टि तत्त्व को समष्टि की संगति में हो व्यष्टि चल रहा है, यह अनुभव करना ही समस्त यहादि का मुख्य उद श्य है।

प्राचीन वैदिक युगमें कर्म मात्र को ही यह कहा जाता था। समाज में जिन कार्यों में वहुत लोग एकत्रित होकर उत्सव मनाते थे, त्रानन्द करते थे, उन्हीं का साधारण नाम यह था। क्रमशः भगवत्-प्राप्ति के त्रानुकूल कर्म का नाम यह रखा गया। गीता में द्रव्ययह, जपयह, तपोयह, हानयह, इत्यादि का उल्लेख पाया जाता है। इनमें ज्ञानयह की प्रधानता स्वीकृत हुई है। भगवान सर्वव्यापी हैं, सर्वत्र उनका दर्शन, ध्यान श्रीर सेवा ज्ञानयहरूपमें वर्णित है। श्रानासक फलाकांचावर्जित होकर जीव के कल्याण एवं शान्ति के लिए, भगवत-तृप्ति के लिए,

भगवत्-प्राप्तिके लिए, त्रानुष्ठित कर्म को यज्ञ कहा गया है। जीवहितार्थ निष्काम कर्म में जीवसेवा के लिए, भगवत्-प्राप्ति के लिए, सर्वापेचा प्रधान स्वार्थ-त्याग है परहितार्थ अपना जीवन दान करना, अपने को यज्ञ के पशुरूपमें अर्पण करना । प्राचीन यज्ञ में इड़ामच्चण एक प्रधान कर्म था। यह इड़ा था यज्ञभाग, यज्ञ में पदत्त द्रव्य-यज्ञ के फल को सन मिल कर भोग करते थे। भगवान ईसा को यज्ञ का पशु वर्णित किया गया है, कारण उन्होंने जीव के कल्याण के लिए अपना जीवन दान कर दिया था। यज्ञ में ऋर्पित पशु के रक्त व मांस भन्नण की प्रथा शायः सभी धर्मों में देखी जाती हैं । यह मांसादि भच्या का अर्थ है सर्व प्रकार से उनके सदृश होने की चेष्टा करना ऋर्थात् भगवत्-तृष्त्यर्थ ग्रपना जीवन उत्सर्ग करना । सार तत्त्व है भगवत्-श्रप्ति के हेतु कर्म । पहले कहा गया है कि यज्ञों में ज्ञानयज्ञ श्रेष्ठ है। ये ज्ञान विशिष्टाद्वेत एवं शुद्धाद्वेत तत्त्व हैं। व्यष्टिभाव को समष्टिभाव में श्राहुति देकर विशिष्टाद्वैत तत्त्व ग्रास्वाद करने की प्रणाली एवं समष्टि स्थूलादि तत्त्व को क्रमानुसार समष्टि।सून्म, कारण एवं परमात्म-तत्त्व में आहुति देकर शुद्धाद्वेत तत्त्व ग्रास्वाद करने की प्रणाली कालान्तर में ज्ञानयज्ञ नामसे वर्णित हुई।

## हचन

जगत् में केवल एक भगवान हैं; जीव-जगत्-रूप उनकी देह है। जगत् भी पूर्ण है, जीव भी पूर्ण है। अनन्त वेष धारण कर, अनन्त रूपमें, अनन्त भाव में, हमारे लीलामय अनन्त देव सब के भीतर से अनन्त लीला-रस विस्तार किये हुए हैं। किसी वस्तु को खिएडत करने के लिए तदितिरिक एक दूसरी वस्तु की आवश्यकता होती है। अखरड तत्त्व को केवल कल्पना-जगत् में ही खंडित किया जा सकता है। तभो तो हमारे 'श्रहं' तत्त्व ने एक काल्पनिक आत्म-पर इन्द्रभाव स्टुष्टकर जगत् को

इतना अशान्त कर दिया है। फलत: हम अहंकारवश आत्मा का नित्य-सर्वगत भाव भूल कर, 'आत्म-पर' भाव सृष्ट कर, 'अपने' सुख के लिए 'दूसरे' का अनिष्ट करने में दुविधा बोध नहीं करते। यह काल्पनिक मेद भाव या द्वन्द्वभाव दूर करने के लिए ही हमारी वैदिक हवन किया है। अञ्चमयादि व्यष्टि पंचतत्त्व जगद्व्यापी समिष्ट पंचतत्त्व के अच्छेद्य अश हैं और उसी की संगत्यनुसार उसी के कार्य में लगे हैं। प्रत्येक व्यष्टि तत्त्व को समष्टिगत उसी तत्त्वमें आहुति देकर अपना व्यष्टि भाव दूर कर समष्टिगत भाव उपलब्ध करना अर्थात् विशिष्टाद्वेत भाव उपलब्ध करना हवन का प्रथम उद्देश्य है। इसके फलस्वरूप साधक अनुभव करता है कि जगत् में एकमात्र स्थूल देह है, उसमें लीला कर रहे हैं एकमात्र प्राण, एकमात्र मन, एकमात्र आत्मा। तव साधक एक समरस में निमग्न होकर लीलामय श्रीभगवान का लीलातत्त्व आस्वाद करता है।

हवन की क्रिया—पहले व्यष्टि भाव को समष्टि भाव में आहुति देने से देना। व्यष्टि अन्नमयकोश को समष्टि अन्नमयकोश में आहुति देने से केवल एक अन्नमयकोश रह गया—इसका मंत्र है "अन्नमयाय स्वाहा इस्मन्नम्"। तब अन्नमयकोश की सब चिन्ता दूर हो गई और अपना प्राण्मय कोश प्रस्फुटित हुआ। क्रमशः एक समष्टिव्यापी महाप्राण् अनुभव में आया। हमारा व्यष्टि प्राण् उसका अच्छेद्य अंश है। जब व्यष्टि प्राण् की समष्टिप्राण् में आहुति दी तो एक समष्टि प्राण् अनुभव में आया—इसका मंत्र है 'प्राण्मयाय स्वाहा एव प्राण्ः"। प्राण् अनुभव में आया—इसका मंत्र है 'प्राण्मयाय स्वाहा एव प्राणः"। प्राण् आन्त हो जाने के बाद मन को प्रह्ण किथा। क्रमशः एक समष्टि मन दृष्टिगोचर हुआ (There is a mind common to all)। मालूम पड़ा कि व्यष्टि मन समष्टि मन का ही अंश है और उसी की संगति में चलता है। व्यष्टि मन की समष्टि मन में आहुति दी—इसका मंत्र है 'मनोमयाय स्वाहा एतन् मनः"—तो मन की दृत्ति लोप हो गई और विज्ञानतस्व जागरित हुआ। पूर्ववत् व्यष्टि विज्ञान की समष्टि

विज्ञान में ब्राहुति दी-इसका मंत्र है "विज्ञानमयाय स्वाहा एतद् विज्ञानम्''—तो ग्रानन्दतत्त्व ग्रनुभव में ग्राया। व्यष्टि ग्रानन्द की समष्टि त्रानन्द में त्राहुति दी-इसका मंत्र है "त्रानन्दमयाय स्वाहा एष ग्रानन्दः"—तो एकमात्र ग्रानन्द रह गया । सब मिलाकर ग्रब रहे एक सर्वव्यापी ख्रात्मा ख्रीर उसका ख्रावरण एवं प्रकाशयंत्ररूप में समप्टिभूत पंचकोश त्रर्थात् जीव-जगत्—"ब्रह्म देही त्र्रौर जगत् उसकी देह"-यह विशिष्टाद्वेत अनुभूति है। तत्पश्चात् समष्टिगत अन्नमय की शागा में त्राहुति देने के फलस्वरूप त्रानमय प्रामा में लय हो गया, समष्टिगत प्राण की मन में त्राहुति देने के फलस्वरूप प्राण मन में लय हो गया, फिर समष्टिगत मन की विज्ञान में आहुति देनें से मन विज्ञान में लय हो गया त्रौर समष्टिगत विज्ञान की त्र्यानन्द में त्र्याहुति देने से एक समष्टिगत त्र्यानन्द रह गया। इस त्र्यानन्द की ब्रह्म में त्र्याहुति देने से केवल एकमात्र ब्रह्म रह गया और 'एकमेवादितीयम्' शुद्धाद्वैत तत्त्व श्रनुभव में श्राया । इन श्राहुतियों के मंत्र हैं—''श्रन्नमयाय स्वाहा", "प्राग्णमयाय स्वाहा", "मनोमयाय स्वाहा", "विज्ञानमयाय स्वाहा", "ग्रानन्दमयाय स्वाहा"। विशिष्टाद्वैत एवं शुद्धाद्वैत ग्रनुभूति हो हवन का उद्देश्य है।

स्मरण रखना होगा कि 'एक' ही लीला के वहाने 'बहु'-रूप में प्रतीयमान हुए हैं। इस 'बहु' को धीरे-धीरे उसके भीतर का मेदभाव दूर करके एकत्व में पर्यवसित करने का नाम ही है हवनतत्त्व। यज्ञ कर्म-प्रधान है—कर्मकांड द्वारा विवेचित है। यज्ञ भगवान का कार्य है। जीव के कल्याण के लिए भगवान का ज्ञात्मत्याग-स्वार्थत्याग 'पुरुषमेध' यज्ञ है। नरमेध्यज्ञ में नर यथासम्भव पूर्णता लाभ करके, ज्ञापने स्वार्थ को सम्पूर्णतः विसर्जन कर, निस्त्वार्थ होकर, भगवत्कार्य में ज्ञात्मोत्सर्ग करता है। यज्ञ के भीतर हम जीव के कार्य को भगवत्कार्य में परिणत करने का कौशल देखते हैं। हवन साधारणतः लययोगप्रधान है, ज्ञान-

योगी की साधना के अन्तर्गत है। प्रथमतः व्यक्टित्त्वों को समक्टित्त्वों में आहुति देकर एक विशिष्टाद्वेत भाव स्थापित करना, तत्पश्चात् विशिष्टाद्वेत भावों को एक अखंड अद्वय तत्त्व में आहुति देकर 'एकमेवाद्वितीयम्' तत्त्व आस्वाद करना ही हवन का लच्य है। कहना अनावश्यक है कि हवन लयप्रधान है—सब विवर्तन या परिण्ति दूरकर एक अखंड अद्वय सत्ता में पर्यविति होने का उपाय है। हवन ज्ञानयोगी के लिए अव- 'लम्बनीय है, यज्ञ कर्मयोगी को अनुष्ठेय है और इन दोनों के मिलन से राजयोग साधित होता है। हमारे पुरुषोत्तम श्रीकृष्ण कर्मकांड और ज्ञानकांड का विवाद दूरकर दोनों में एक अपूर्व समन्वय स्थापन कर राजयोग को प्रतिष्टा कर गये हैं।

## विसर्जन

भगवान के विषय में शास्त्र श्रीर गुरु से सामान्य ज्ञान लाभ कर, गुरु के उपदेशानुसार श्रपने इप्ट विग्रह में जो कुछ भगवत्त्व के सम्बन्ध में समभा उतना श्रारोप कर—प्राण-प्रतिष्ठा व वोधनादि द्वारा इप्ट-विग्रह को संजीवितकर—न्यास, उपचार-समर्पण, श्रात्मिनवेदन व ध्यानादि की सहायता से भगवत्त्त्व श्रनुभव करने की इतने दिन चेष्टा की । गुरु के श्राशीवाद श्रीर भगवत्कृपा से इतने दिन बाद मेरी इप्टमूर्त्ति के भीतर से इप्टतत्त्व के रफुरण ने सुभको सुग्ध एवं समाहित कर दिया । सब तत्त्वों में, प्रकृति में सर्वत्र, इप्टतत्त्व रफुरण क्या चीज़ है यह श्रव श्रनुभव में श्राने लगा । श्राज श्रपनी इप्ट-मूर्त्ति का ध्यान करते-करते पहले बाह्यज्ञान जाता रहा, श्रपना श्रास्तत्व लोप हो गया, स्वयं मानो इप्टमय हो गया, इप्ट के श्रतिरक्त जगत् में श्रीर कुछ नहीं रह गया । फिर थोड़ी देर के बाद जब बाह्य ज्ञान हुश्रा—जब श्रपने शरीर की तरफ मन गया—तो देखा कि मेरी त्रिविध देह के प्रत्येक तत्त्व में मेरे जीवन्त इप्टविग्रह पूर्णरूप में विराजित श्रीर लीलारत हैं। इप्ट तत्त्व श्रव मेरे बाहर नहीं है ।

वे य्रव मेरे भीतर प्रत्येक तत्त्व में प्रत्येक य्रानुभूति में पूर्णहर में विराजित हैं। वाहर की मृन्मय इष्टमूर्ति की य्रव य्रावश्यकता नहीं रही। उन्होंने मेरे भीतर की ज्ञानगंगा में निमिष्जित होकर मुक्ते तन्मय कर दिया। इष्ट का विसर्जन होता है य्रपने भोतर की ज्ञानगंगा में। प्रथमाधिकारी का बाहर की गंगा में विसर्जन केवल एक प्रतीकमात्र है जैसे शरीर की य्रास्थियों का पूर्ण ज्ञान प्राप्त करने के लिए विद्यार्थींगण एक कँकाल की सहायता लेते हैं। भीतर ज्ञान प्रकाश हो जाने पर वाहर के प्रतीक की य्रावश्यकता नहीं रहती।

नावार्थीं हि भवेत्त(वद् यावत् पारं न गच्छति।
उत्तीर्णे तु सरित्पारे नावा वा किं प्रयोजनम्।।
उल्काहस्तो यथा कश्चिद् द्रव्यमालोक्य तत्त्वतः।
ज्ञानेन ज्ञेयमालोक्य पश्चाज् ज्ञानं विसर्जयेत्।।
जिनके लिए जप-तपादि साधना की थी वे हृदयद्वार पर खड़े
हैं। श्चव श्चौर जप-तपादि में व्यस्त रहने की क्या श्चावश्यकता है।

## प्रसाद-वितरण

हमारी पूजा में भगवान के ज्ञावाहन के समय जगत् के समस्त जीवों को निमंत्रित किया जाता है क्योंकि एक जीव की भी अनुपिश्यित में समिष्ठभूता माँ का ज्ञागमन सुसिद्ध नहीं होता— पूजा द्वारा माँ का वृिष्ठिविधान एवं माँ की प्रसन्तता का लाभ साधित नहीं होता। पूजा के समय भगवान के ज्ञावाहन के साथ साथ समस्त देवता, समस्त ऋषिमुनि तथा समस्त जीवों को ज्ञावाहन करने की व्यवस्था देखी जाती है; कारण भगवान समिष्टभूतात्मा, विश्वात्मा, विश्वह्य हैं। इसके बाद स्वस्तिवाचन के समय हम सब जीवों के ऋणी हैं यह मन में विचार कर ज्ञौर ज्ञपने को इस ऋण को परिशोध करने के ज्ञयोग्य जानकर, भगवान से सब जीवों के लिए कल्याण प्रार्थनाकर, शुभ कार्य में सब जीवों का ज्ञाशीर्वाद प्राप्त करने की व्यवस्था है। एक जीव के भी श्रसन्तुष्ट रह जाने से पूजा भगवान के ग्रह्म्योग्य नहीं हो सकती। पूजा के भीतर हम श्रपनी फलाकांचा, वृथाकर्जु त्वाभिमान, प्रतिष्ठा का मोहादि त्यागकर सब कार्य में भगवान का लीला-रहस्य श्रास्वाद करने का सुयोग पाते हैं।

पूजा में प्रणाम के समय अनुभव करना होगा कि हमारे सब तत्त्व भगवान को अर्पित हो गये, भगवान ही प्रकृत कर्ता हैं, हम केवल निमित्त-मात्र हैं। हमारे द्वारा जिससे भगविदच्छा पूर्ण सफलता लाभ कर सके, हम जिससे भगविदच्छा पूरण होने में वाधा न देकर भगविद्याला में सहायक हों, हमारे सब तत्त्व श्रीभगवान की लीला प्रचार के यंत्रस्वरूप हों—यह तत्त्व अन्तर में उपलब्धकर हम श्रीभगवान के निकट, उनके विधान के निकट, नत होकर सम्पूर्णतः आत्मसमर्पण करने में समर्थ होते हैं।

प्रार्थना-तत्त्व में हम भगविद्च्छा पूर्ण करने श्रीर सव जीवों का कल्याण साधन करने के श्रितिरिक्त भगवान से श्रीर कुछ नहीं माँगते। यह तत्त्व श्रन्तर में उपलब्ध कर हम श्रपने समस्त तत्त्वों को भगविद्च्छा पूर्ण करने के लिए, भगवज्जीवके कल्याण साधन के लिए, पूर्णतः उत्सर्ग करने में समर्थ होते हैं। तब हमारा श्रपना कहकर कुछ नहीं रह जाता। हमारा जो कुछ था वह सब भगवान को श्रिपत हो गया। श्रव हम भगवान को श्रित सब पदार्थ भगवान के प्रसादह्य में ग्रह्ण कर समस्त जीवों की सेवा में उत्सर्ग करने की चेष्टा करते हैं। तब हमारा कार्य हो जाता है समस्त जीवों की सेवा, समस्त जीवों का पूर्णता-लाभ में—भगवत्त्राप्ति में—सहायक होना। तब हमारे उपार्जित एवं हमारे भगवान को श्रिपत सब द्रव्य प्रसादह्य में श्र ह्या करने के पात्र हो जाते हैं सब जीव। मैं भी उन जीवों में एक हूँ, इसलिए समे भी श्रलग नहीं किया जा सकता। इसलिए भगवान को

श्चर्यित पदार्थ सबको वितर्गा कर जो श्चविशष्ट रहे उसको स्वयं ग्रह्ण करने की व्यवस्था देखी जाती है।

"जगत् में जितने भोग्य पदार्थ हैं उनमें मेरा कुछ नहीं है, सभी मेरे
पियतम श्रीभगवान के हैं। इसिलए भोग्यमात्र को ही उनको निवेदन करने की व्यवस्था देखी जाती है। इसके फलस्वरूप त्रपना भोक्तुभाव कर जाता है त्रीर स्वामित्व-बोध खुल जाता है। समस्त भोग्य पदार्थ उनको द्रिण करने से उनकी दृष्टि सब वस्तुत्र्यों पर पड़ती है जिसके फलस्वरूप वे भोग्य विषय फिर हमारे बन्धन का कारण नहीं हो सकते। ये सब उनके दृष्टिपात से त्रमृतरूप में परिणत हो जाते हैं एवं स्वभावतः ही उनसे प्रत्यागत होकर साधक-जीव के पास लौट त्राते हैं। यह श्रीभगवान की प्रसन्नता का निदर्शन होने के कारण प्रसादरूपमें त्राभिहित हैं। तब इनमें कोई मिलनता नहीं रहती त्रीर इनके ग्रहण से साधकको विषयभोग के बन्धन में पितित नहीं होना पड़ता। यह प्रसाद त्र्यांत् प्रत्यन्त्र भगवत्कृपा त्रपने साधन-बल से प्राप्त होने पर भी विश्वकल्याणके लिए त्र्यांत् समस्त जगत् के सुख व हित के लिए सर्वत्र वितरण करना होता है; त्रविशिष्ट किंचित् मात्र त्रमृत त्र्यांत् किंणकामात्र प्रसाद स्वयं ग्रहण करना होता है;

साधक का जीवन भगवत्कार्य साधन में उत्सर्गीकृत होता है। भगवान का कार्य उनके प्रियतम जीव के कल्याण की पूर्णता लाभमें सहायक होता है। इसलिए हमारी समस्त साधना का उद्देश्य है सब जीवों का प्रकृत कल्याण साधन करना—यह सर्वदा याद रखना होगा। श्रीभगवान विश्व-स्प हैं, जीव उनका लीलास्वीकृत विग्रह है। भगवान का किसी विषय में प्रयोजन न होने पर भी जीव की सेवा ही भगवान की सेवा है, जीव के तृतिविधान से ही भगवान तृत हो जाते हैं—इस तत्त्व का मर्म उपलब्ध करना होगा। अपनी समस्त वृत्तियों को पूर्णह्म से परिण्यत कर जीवसेवा में नियुक्त करना ही हमारी पूजा का मुख्य उद्देश्य है।

सब कामों में पूजा हिन्दू शास्त्र का मुख्य कथन है--श्रीभगवान हमारी सत्ता, ज्ञान ग्रौर त्रानन्द के मूल प्रसवरा हैं; वे सर्वव्यापी हैं, पूर्णस्वरूप हैं; हमारी कर्म, ज्ञान व भक्ति द्वारा पूर्णिंता लाभ करने की चेष्टा ही भगवदुपासना है; यही जीवन का सर्वश्रेष्ठ कर्त्तव्य है। इसीलिए हिन्दु ऋषि सर्वत्र भगवदर्शन, सव जीव-जगत् में भगवद्ध्यान एवं सर्वजीव की सेवा को प्रधान कर्त्तव्य कह गये हैं। भगवान शङ्कर ने कहा है-- 'पूजा ते विषयोपभोगरचना निद्रा समाधिस्थितिः। संचारः पद्योः प्रदृत्तिणविधिः स्तोत्राणि सर्वागिरः यद् यत् कर्म करोमि तत्तद्खिलं शस्भो तवाराधना ॥" इन्द्रियों से विषय इस प्रकार ग्रहण करना होगा जिससे हम विषय-ग्रहण द्वारा विषयों के त्र्यन्तरात्मा विषयी को प्राप्त होकर विषय-ग्रहरण को पूजा में पर्यवसित कर सकें। इसके फलस्वरूप हमारी निद्रा समाधि में, भ्रमरा भगवत्-प्रदित्त्या में, उचारित वाक्य भगवान के स्तीत्र में, भोजन भगवान की त्राहुति में तथा त्रान्य समस्त कार्य पूजा में परिगात होने का सुयोग लाम करेंगे।

सव काम पूजा में परिगत करने के लिए हमें सर्वप्रथम विधाता को (भगवान को) एवं विधान द्वारा उनके आत्मप्रकाश तत्त्व को अच्छी तरह हृदयंगम करना होगा। विधाता के ऊपर प्रेम श्रीर उनका प्रिय-कार्य साधन ही हमारे जीवन का मुख्य उद्देश्य है, यह भली-भाँति समभ लेना होगा। त्रपनी समस्त वृत्तियों को पूर्ण परिसात कर उनके भीतर का अपूर्व समन्वय ग्राविष्कार कर अपनी सब वृत्तियों को भगवत् प्रियकार्य साधन में नियुक्त करना होगा। हमारी ज्ञानार्जनी वृत्ति उनके स्वरूप अवधारणमें और उनकी इच्छा जानने में व्यस्त रहे; हमारी कार्यकारिणी वृत्ति उनकी इच्छा को हमारे समस्त कार्यकलाप द्वारा पूर्णतया सफल करने में सचेष्ट रहे; हमारी चित्तरंजनी वृत्ति त्रानन्द स्वरूप में सर्वदा समाहित रहे । अर्थात् हमारा ज्ञान भगवान का स्वरूप तथा उनके विधान,

इच्छा श्रौर कार्यकलाप को जानकर उनकी सब इच्छाश्रों को हमारे जीवन के सब कार्यकलाप द्वारा सफल करने की चेष्टा करे। इसके फलस्वरूप हमारी समस्त इन्द्रियाँ भगवदिममुखी हो जायँगी। सब कामों को पूजा में परिणत करने के लिए तीन विषय विशेषतः जानने योग्य हैं। प्रथमतः जीव-जगत् व शिवतत्त्व एवं दोनों का परस्पर सम्बन्ध, द्वितीयतः व्यष्टिसमिष्ट तत्त्व, तृतीयतः कर्मरहस्य।

जीव-जगत् एवं शिवतत्त्व—जीव शिव का ग्रंश ग्रथवा प्रतिविम्व है, जीव-जगत् शिव का प्रकाश है, जीव-जगत् के भीतर से शिव ग्रात्म-प्रकाश करते हैं। शिव पूर्ण हैं, जीव ग्रपूर्ण है। जीव साधना द्वारा संस्कार ग्रौर ग्रज्ञानता दूर करके पूर्णत्व लाभ करने पर शिव से तन्म-यता लाभ कर सकता है, शिव को जान सकता है, समभ सकता है, प्राप्त कर सकता है। जीव वेष धारण किया हुग्रा शिव है।

उसी अखरड का कल्पित खरड प्रकाश है। अखरड खरिडत नहीं हो सकता, न होता है—केवल खंडित ऐसा प्रतीत होता है। यह कल्पित खंड भाव दूर करके अखंड में पर्यवसित होने के लिए ही सब साधना है। रज्जु सर्प नहीं है—सर्पभाव कल्पित है। रज्जु को न जानने के कारण यह भूल होती है। वन्धन दुःख कष्ट होता है जब तक स्वरूपोपलब्धि न हो। "अखंडम खंड्यते कथ" अखंड का कौन खंडन करेगा? खंडन करके मेदभाव कहाँ रहेगा? अज्ञानता ब्रह्म में नहीं रह सकती—िकन्तु ब्रह्मातिरिक्त पदार्थ ही नहीं है। तो फिर यह अज्ञानता कहाँ से आती है, कहाँ वास करती है? जो नहीं जानता उसके मस्तिष्क में। गिण्ति मं ज्यामिति (Geometry) को न जानने का भाव तभी तक रहता है जब तक समक्त में न आये, समक्त में आजाने के बाद 'न-जानना' नहीं रहता, यह ज्ञान विनाश्य है। इसलिए समस्त साधना का उद्देश्य

्है सम्धिभावापन्न होने की चेष्टा करना ग्रथवा इष्टोपलिब्ध। इष्ट ही सम्धिभाव को प्रतीक हैं। किल्पित मेदभाव दूर करना ही संधना का उद्देश्य है।

कर्मरहस्य - इसके बाद कर्मरहस्य समभाना चाहिए। कर्म ब्रह्मो-द्भव है, ब्रह्म से त्र्याया है। सृष्टि-व्यापार ही कर्म है। जीव की साधना है - इस कर्म को फिर ब्रह्म में लेजाना, लययोग साधन करना। परा, पश्यन्ती, मध्यमा ग्रौर वैखरी तत्त्व उपलब्ध करने चाहिएँ । प्रकृत तत्त्व परा ( गुणातीत ) त्रवस्था है । यह क्रमशः पश्यन्ती, मध्यमा भेद कर— कारण, स्दम भेदकरके - वैखरी (स्थूल) अवस्था में आया है। हमारा यह जगत् वैखरी अवस्था है। कर्म परावस्था से आता है, पुनः परावस्था में ही वापस लेजाने के लिए। तरंग जलसे उठती है ग्रौर जल में ही पर्यवसित हो जाती हैं। इच्छाशक्ति और ज्ञानशक्ति किया में सफलता लाभ करती हैं और पुनः किया ज्ञान के द्वारा इच्छातत्त्व में, छीला के द्वारा स्वरूपतत्त्व में, पर्यवसित हो जाती है। 'एक' ने बहु होने को इच्छा की तो ज्ञान (ग्रज्ञानरूपी ज्ञान) ग्राया-यह फिर जीव-जगत् में पर्यविषत हुआ। अब जीवजगत् को पुनः ब्रह्म में पर्यवसित करना होगा। साधक सृष्टि एवं लय का स्वरूप जानकर उदासीन भाव से लीलातत्त्व ग्रास्वाद करते हुए लोला के ऊपर चला जाता है। हमारे दर्शन-अवगादि सब कर्म ब्रह्म से आये हैं। ब्रह्म ही मानो रूपान्तरित होकर हमारे ग्रहण्योग्य हुए जीवजगद्रूप में प्रतीय-मान हैं। हमारी साधना होनी चाहिए जीवजगत् के भीतर शिव का दर्शन करना, शिव को स्थापन करना, शिव में प्रतिष्ठा लाभ करना। जो कारण भी हो हम उनका परा स्वरूप उपलब्ध करने में असमर्थ हैं। इसलिए वे हमारे ग्रहण्योग्य हुए वैखरोह्प में हमारे सामने उपस्थित हैं। उनका सौन्दर्य धारणा के अतीत है इसलिए वे गुलाव आदि फूलों का रूप अवारण करके त्राये हैं। हमारी साधना होनी चाहिए गुलाब के सौन्दर्य को

देखते देखते परम सुन्दर को दूँ इ निकालना । प्रकृत माँ — तात्त्विक माँ ( Abstract mother )—धारणा के ऋतीत हैं। इसलिए वे हमारे समाज की वैखरी मातृरूप में उतर त्राई हैं। हमारी साधना होनी चाहिए इन मातात्रों के भीतर से प्रकृत माँ का आवाहन करना, ध्यान करना; पूजा करके, उनको स्वरूप में प्रतिष्ठित करके, हुँढ़ निकालना। प्रकृत वाल-गोपाल, कुमारी-भगवती, त्रादि-दम्पति हमारे प्रहण्योग्य न होने के कारण वे लड़का, लड़की, पती-पत्नी रूप में आये हैं। हमारी साधना है इन सब वैखरी रूपों में उनके परा रूप को प्रस्फुटित कर, इनको परा में पर्य-वसित कर, परा वालगोपाल, परा कुमारी भगवती श्रौर परा श्रादि-दम्पति को देखना, जानना त्रौर पूजा करना। इसके लिए त्रावश्यकता है सत्य-प्रतिष्ठा, प्राण्यप्रतिष्ठा त्रौर त्र्यानन्दप्रतिष्ठा की; त्रांगन्यास, करन्यास त्रौर व्यापकन्यास की; सब हपों को, सब सत्तात्रों को, भगवत्सत्ता में पर्यवसित करने की; सब त्यानन्द को ब्रह्मानन्द में पर्यवसित करने की; सब सौन्दर्य के भीतर से परम सुन्दर के निकट जाने की; सब हवों को शान्त श्रौर शुद्ध कर भगवत् रूप में पर्यवसित करने की। जानलेना होगा कि वे ही शान्त-दास्य-सख्य-वात्सल्य-मधुर रूपों में हमारे निकट उपस्थित हैं। हमारी साधना है इन सब भावों को शुद्धकर सबके भीतर भगवद्धाम के शान्तादि रसों का आ्रास्वादन करना। तभी अनुभव में आयेगा कि वे विचित्र रूप धारण कर, हमारे ग्रहणयोग्य होकर, हमारे सामने उपस्थित हैं। हमारा कार्य है इन सब वेखरी रूपों के भीतर से उनके परारूप परा-भाव को प्रस्फुटित कर, उस परम को परा भाव में प्रतिष्ठित कर, उनके प्रकृत स्वरूप को देखना, उनकी पूजा करना। तव उनको जानने के लिए, सममने के लिए, ढूंढ़ने के लिए, प्राप्त करने के लिए जो कुछ करेंगे वही उनकी पूजा होगी। तभी हमारी साधना होगी 'तचिन्तनं तत्क-थनं अन्योन्यं तत्-प्रवोधनं एतदेकपरत्वंच'-रूप ब्रह्माम्यासः, 'तन्मनस्का-स्तदालापास्तद्विचेष्टास्तदात्मिकाः' इत्यादि होने की चेष्टा करना । तभी

हमारे स्नान, भ्रमण, ब्राहारादि भगवान के स्नान, भ्रमण, ब्राहारादि में पर्यविति होकर पूजा में परिणिति लाभ करेंगे। तभी सर्व भूत में उनको देखकर, जानकर, प्राप्तकर सब जीवों की सेवा को उनकी पूजा में परिणित करने का सौभाग्य लाभ होगा।

इस प्रसंग में मुक्ते अपना एक स्वप्न याद आता है। एकदिन रात को मैंने देखा कि एक सुन्दरी लड़की हँसती हुई मेरे पास त्र्याई ग्रौर कहने लगी "यह फूल के पेड़ पानी के अभाव से सूखे जा रहे हैं, इनको पानी दे, स्नान करा।" मैंने एक बालटी पानी पेड़ों में डाल दिया। लौटकर देखा तो उस कुमारी का शरीर ऋौर कपड़े सब भीगे हुए थे। तब कुमारी ने कहा "यह देख मेरा स्नान हो गया।" एक भूखे कुत्ते को देखकर वह कहने लगी "यह कुत्ता भूखा है, इसे कुछ खाने को दे।" तव कुत्ते को खाना देते ही कुमारी हँस कर कहने लगी 'यह देख मेरा खाना हो गया।" इतनी बात करके वह कुमारी न जाने कहाँ चली गई। छोटे लड़के लड़कियों के भीतर बालगोपाल और कुमारी भगवती का त्रावाहन करने के फलस्वरूप मेरे अनेक संशय निवृत्त हो गये हैं। इनके कथानुसार चलकर मैंने कई बार मृत्यु से रत्ता पाई है। मेरे गुरु-देव कहते थे ''जो कुछ देखो उसको मन ही मन गुरु मानकर भगवद्-बुद्धि से प्रणाम करो। तब देखोगे कि सब पदार्थ भगवद्भाव से विभावित होकर तुम्हारी पूजा ग्रहण करेंगे, तुमको आशीर्वाद देंगे।" सव पदार्थों में, सब जीवो में, भगवान् का त्रावाहन त्रौर ध्यान करो-उनके कार्यकलाप द्वारा जो उनके भीतर बैठे कार्य कर रहे हैं वे ग्रहण-योग्य हो जायँगे। इसके लिए आवश्यकता है सर्वत्र उनके आवाहन श्रौर ध्यान की, सबकी सेवा द्वारा उनकी पूजा करने की। अमण के समय मित्रों के भीतर तथा चारों स्त्रोर के इश्य के भीतर उनकी सत्ता उपलब्ध करने की चेष्टा करो । देखोंगे कि तुम्हारा भ्रमण भगवान की गोष्ठलीला में पर्यविसत हो गया। सबकी वार्ता के भीतर कौन बोल रहा

है इसको उपलब्ध करने की चेष्टा करो । अपने और सबके स्नानाहारादि के समय अनुभव करने की चेष्ठा करो कि इन सबके भीतर कौन बैठा है, कौन स्नानाहारादि कर रहा है। धीरे धीरे तुम्हारा स्नानाहार भगवान के स्नानाहार में पर्यवसित हो जायगा। शयन के समय विछौने में माँ की कोमल गोद का चिन्तन करो, अनुभव करो कि किसके शीतल स्पर्श से तुम्हारे देहें त्रार मन का अवसाद तथा ग्लानि दूर हो जारही हैं। इस अनुभूति से तुम्हारी निद्रा समाधि में पर्यवसित हो जायगी। एक फूल अथवा शिशु को देखते समय अनुभव करने की चेष्टा करो कि इसके भीतर कौन बैठा लीला कर रहा है, इसकी ग्राँख द्वारा कौन देख रहा है, कान द्वारा कौन सुन रहा है, इत्यादि । ऐसा करने से देखोगे कि शिशु वालगोप।ल में अथवा कुमारी भगवती में परिएत होकर तुम्हारे भगवद्दर्भन के, तुम्हारो भगवत्-सेवा के, सहाय हो जायंगे। खाने के समय ग्रानुभव करो कि तुम्हारे भीतर वैठे कौन खा रहे हैं। यदि वे तुम्हारे भीतर न होते तो तुम्हारे आत्मीय-स्वजन अन्नादि के बदले तुम्हारे मुख में ग्राग लगाकर तुम्हें श्मशान भेज देते । तब देखोगे कि तुम्हारा खाना भगवदाहार में पर्यवसित हो गया।

सन कामों को पूजा में परिण् त करने के लिए अनुभव करना होगा कि सन रूप-रस-शब्द-स्पर्श-गंध के द्वारा वे ही हमारे निकट आये हैं। समस्त रूपों के भीतर—लोग जिसको सुन्दर कहते हैं केवल उसी के भीतर नहीं प्रत्युत लौकिक दृष्टि से परम रूप्रहीन के भीतर भी—उनका सौन्दर्य और माधुर्य उपलब्ध करना होगा। समस्त स्पर्श के भीतर—यहाँ तक कि रोग पीड़ा में, प्रहार में, निब्छु के काटने में भी—उनका स्पर्श उपलब्ध करना होगा। सन वचनों में, सन गंधों में, सन भावों में उपलब्ध करना होगा कि ये उन्हों के कम्पन हैं, उसी सत् के निकास हैं। सन पदार्थों में, सन भावों में, सन कार्यों में, सन भावों में, सन कार्यों में, सन भावों में, सन कार्यों में, केवल उन्हों की उपलब्ध करनी होगी। समभ तोना होगा कि सन निचन्न भाव, निचन कार्य, हमारे अधिकारानुसार

हमारे उचित प्राप्यलप में, हमारे ग्रहण्योग्यलप में, उन्हों के आगमन हैं। जहाँ जो कुछ देखो, सुनो या सोचो उसमें आनन्द सहित आनन्दमय की विभूति उपलब्ध कर आनन्द में विभोर हो जाना होगा। किसी इन्द्रिय की मानो उनके अतिरिक्त और कुछ भी ग्रहण करने की च्रमता न रहजाय। नमक के एक पुतले के समान ब्रह्म-समुद्र में डूबकर, तन्मयता लाभकर, एक अखंड आनन्दरस में अपना सब कुछ विसर्जन कर, अपना पृथक् अस्तित्व तक लोप कर देना होगा। "मिलना है खुदा से तो खुदी अपनी मिटा दे"। पृथक् अस्तित्व यदि रह भी जाय तो अनुभव में नहीं आयेगा। तभी हमारे सब भाव और सब काम पूजा में परिणत होंगे। 'एक मेवा-दितीयम्' का विवर्तन और परिणित दूरकर —सृष्टि के अतीत राज्य में जाकर कि ब्रह्म के अतिरिक्त और कुछ नहीं है, न था और न हो सकता है, यही चरम व परम तत्त्व है—एक अखंड समरस में निमन्जित हो जाना होगा।

हमारे सन कामों में साधारणतः दो विभाग देखे जाते हैं—(१) त्रपने लिए ग्रौर (२) दूसरों के लिए।

अपने लिए सब कामों को पूजा में परिणत करने के लिए देखना होगा कि हम क्या क्या काम करते हैं अर्थात् हमारे द्वारा कौन कौन कार्य कारित होते हैं, यह मन ही मन अनुभव करते हुए सब सृष्ट पदार्थों में, सब कामों में, सब भावों में, सब आनन्दों में अपने आप को केवल निमित्तमात्र साचीस्वरूप में अवस्थितकर श्रीभगवान की लीला का दर्शन करना होगा। कभी कभी लीला देखते-देखते लीलातीत अर्खंड तत्त्व में निमित्जत हो जाना होगा। सर्वत्र सत्यप्रतिष्ठा, प्राणप्रतिष्ठा, आनन्दप्रतिष्ठा को पूर्णत्या सफल करना होगा। अनुभव करना होगा कि उनके अतिरक्त और कुछ नहीं है। उनकी लीला के अतिरिक्त और कोई कार्य ही नहीं है। जो कुछ भाव और कार्यरूप में उपस्थित है वह सब आनन्दमय के आनन्द का स्प्ररण अथवा लीलामात्र है।

वूसरे के लिए अपने सव कामों को भी पूजा में परिग्रत करना होगा । वाहर के सब दश्यों में उनका ग्रस्तित्व, उनका कार्यकलाप ग्रौर उनको लीला दर्शन करने की चेष्टा करनी होगी। एक वृत्त को देखकर विचारेंगे कि 'तुम इस वृत्त के भीतर बीजाकारहप में छिपे हुए थे, क्रमशः विकसित होकर फलफूल से सुशोभित ऐसे सुन्दररूप में हमारे सामने खड़े हों । फूल को देखकर सोचेंगे कि 'तुम ही तो इसके भीतर वर्तमान हो । इसका सौन्दर्य हमको अपने परम सुन्दर प्रेमास्पद का स्मरण करा देता है। हे फूलरूपी परमात्मा, तुमको नमस्कार'। इसी प्रकार समुद्र के गाम्भीर्य में, त्याकाश के माधुर्य में, एक शब्द में सब विभूतिमत् पदार्थों में भगवान को त्रास्वाद करने की चेष्टा करनी होगी। इसके बाद देखना होगा कि वे मनुष्यों के भीतर कितने रूपों में हमारे निकट उपस्थित हैं। ऋषिगण उनके सब रूपों तथा भावों को पांच भाग में विभक्त कर गये हैं। वे इमारे ग्रहरायोग्य होने के लिए शान्त, दास्य, सख्य, वात्सल्य, श्रौर मधुर भोवों द्वारा हमारे सामने उपस्थित हैं। जो हमारे विशेष परिचित नहीं हैं त्र्यर्थात् जिनके साथ हमारा विशेष सम्बंध स्थापित नहीं हुस्रा है वे शान्त भाव में उपस्थित हैं। उन सबके भीतर भगवान के शान्त भाव का कार्य-कलाप चिन्तन करना होगा; उनके साथ प्रकट भाव में भगवान के ब्रादर्श मनुष्यरुप में व्यवहार करना होगा जिससे वे हमको शान्त, शुद्ध, संयत, सर्वभूतिहतेरत त्रादर्श मनुष्यरूप में उपलब्ध कर सकें श्रीर .उनके सम्बंध में हमारा कार्यकलाप भगवान का उद्देश्य साधितकर भगवतपूजा में पर्यविषत हो सके । इसके बाद जो हमारे सम्छल मालिक अथवा नौकर के रूप में उपस्थित हैं उनके निकट हम ज्रादर्श नौकर ज्रथवा ज्रादर्श मालिक के रूप में उपस्थित होकर, यह विचारकर कि भगवान इस रूप में वेष धारण करके आये हैं हम भगवद्बुद्धि से उनकी सेवा करेंगे जिससे उनकी सेवा हमारी पूजा में परिगत हो जाय । वन्धुत्रों से व्यवहार करते समय विचारेंगे कि हमारे भगवान मानो हमको आदर्श वन्धुरूप में

परिग्रात करने के लिए वन्धुरूप में उपस्थित हुए हैं; वन्धुत्र्यों के भीतर भगवान का ऋस्तित्व उपलब्ध करने का प्रयत्न करेंगे; समभाने की चेष्टा करेंगे कि भगवान ही यह वेष धारणकरके ग्राये हैं ग्रौर हम बन्धुन्त्रों की सेवा के भीतर त्रागत श्रीभगवान की सेवा कर रहे हैं। ऐसा करने से वन्धुसेवा पूजा में पर्यवसित हो जायगी। इसके बाद अपनी सन्तान के सम्बंध में विचारना होगा कि भगवान हो मानो हमारा वात्सल्य भाव वढ़ाने के लिए वालगोपाल एवं कुमारी भगवतीरूप में आये हैं। इनके भीतर वालगोपाल एवं कुम री भगवती का त्रावाहनकर, जागरितकर, इनकी सेवा को त्रादर्श वालगोपाल एवं कुमारी भगवती की पूजा में परिचात करना होगा। मन ही मन कहना होगा कि 'हे गोपाल, हे कुमारी भगवती, तुम प्रकट होकर सुक्ते दर्शन दो, मेरी सेवा ग्रहणकर मेरा जीवन सार्थक करो' । इसी प्रकार माँ-वाप को स्त्रन्नपूर्णा-विश्वनाथ का जीवन्त विग्रह मानकर प्राण्प्रतिष्ठा च्यौर बोधन की सहायता से उनके भीतर च्यन-पूर्णा-विश्वनाथ को प्रस्फुटित करना होगा। उनकी सेवा जिससे प्रकृत अन्नपूर्णा-विश्वनाथ की सेवा में पर्यविषत हो जाय इसकी चेष्टा करनी होगी। पति-पत्नी के भीतर हम त्यादर्श दम्पति का, भगवान के त्यर्द्धनारीश्वर रूप का चिन्तन करेंगे। ये सामने खड़े हों तो इनके भीतर उसी त्रादर्शयुगल का ध्यान करेंगे, त्रादर्श युगल का त्रावाहन करेंगे। इनके वचन अथवा शरीर-स्पर्श से भगवान का शब्द या स्पर्श अनुभव करने की चेष्टा करेंगे जिससे इनकी सेवा भगवत्-सेवा में पर्यवसित हो जाय। सर्वत्र विचारना होगा—'हे भगवान, मैं तो तुम्हारे प्रकृत स्वलप की धारणा नहीं कर सकता, इसीसे तो तुम मेरे ग्रहण-योग्य मॉं-वाप, मॉई-वहन, पति-पत्नी के रूप में मेरे निकट समागत हो। तुम मेरी आँखें खोल दो जिससे में इनके कार्यकलाए के भीतर तुम्हारा दर्शन करने में, तुमको उपलब्ध करने में, समर्थ होऊँ ग्रौर इनकी सेवा को तुम्हारी सेवा में पर्यवसित कर सकूँ। तुम मेरी दृष्टिशक्ति

को, अनुभवशक्ति को, शुद्ध और वर्धितकर इनके भीतर अपने को उपलब्ध करने का सामर्थ्य दो?।

पूजा में समय-विभाग-पूजा के विषय में समय-विभाग अनेकांश प्रकृतिगत है। दिन कार्य का, ज्ञान-चर्चा का, समय है; रात्रि विश्राम का, ज्ञानन्दास्वादन का, समय है। प्रभात और सन्ध्या को सन्धिकाल कहते हैं। प्रभात की गति अकार्य से कार्य की तरफ और सन्ध्या की गति कार्य से अकार्य की तरफ़ होती है। पात: जब हम सोकर उठते हैं तब हमारी प्रकृति महामाया मानो हमारी देह ग्रौर मन की सब चिति पूरणकर हमारी देह में शक्ति संचारकर, भगवान के प्रियकार्य साधन के लिए हमको संसार के कार्यचेत्र में भेज देती हैं। संन्ध्या समय हम कार्यचेत्र से आन्त देह व क्लान्त मन होकर विश्राम के लिए फिर माँ के पास चले त्राते हैं। यह तत्त्व विचार करके हमारी प्रातः एवं सायंकाल की संच्यापूजादि में ऋषियों ने एक सुन्दर भेदभाव की व्यवस्था की है। दिन में दोवहर का समय हमारे कार्य की पूर्ण परिणति एवं अर्धरात्रि का समय हमारे विश्राम की पूर्ण परिस्ति सुचित करता है। इसके अनुसार भी हमारे कार्य और साधना में भिन्नता लिच्चत होती है। कार्यचेत्र में जाने के लिए हमारे करणीय कार्य का स्वल्प, उसके लिए आवश्यक विषय और भाव का चिन्तन और जिससे कर्मफल भगवान को समर्पित हो जाय इसकी एक सुन्दर व्यवस्था देखी जाती है। विश्राम के समय हम मानो माँ की गोद में प्रत्यागत होकर, माँ के ऊपर सम्पूर्ण भार छोड़कर, मों से मिल जाने का सुयोग पाते हैं।

श्रष्टकालीय लीला के श्रास्वादन द्वारा वैष्ण्य साधक भगवान के कार्यकलाप को श्राट भागों में विभक्त कर, वे कब क्या करते हैं यह श्रास्वाद करने की चेष्टा करते हैं। श्रीकृष्ण जब श्रवतीर्ण हुए थे तब हमारे समाज श्रोर देश की कार्यप्रणाली जिस प्रकार श्रमुष्ठित होती थी, जीवकी शिद्धा के लिए श्रागत श्रीभगवान ने उसका स्वयं श्राचरण कर

जीव को शिक्षा देने की चेष्टा की। साधक ग्रापने कार्य को भगवान के कार्य के अनुकूल कर अपने कार्य को भगवान के कार्य में पर्यवित करने का सुयोग लाभ करता है। अपने कार्य को भगवान के कार्य में पर्यविसत करने की चेष्टा ही समस्त साधन-भजन का लच्य है। इस समय हमारी कार्यप्रणाली में, विशेषतः पाश्चात्य शिच्चा-दीच्चा के प्रभाव से, एक घोर परिवर्तन ह्या गया है। इसलिए भगवान श्रीकृष्ण जिस समय जो कार्य करते थे उसकी संगति में अपने कार्य को अनुप्राणित करना अव प्रायः ग्रसम्भव हो गया है। तव भी हमने यथासम्भव एक सामंजस्य स्थापित करने को चेष्टा की है अर्थात् अपने कार्यकलाप को भगवान के कार्यकलाप के सहित मिलाकर ग्रापने कार्य में उनका कार्य-तत्त्व उपलब्ध करने की, अपने कार्य को उनके कार्य में परिशात करने की, चेष्टा की है। उदाहरणार्थ, भगवान की पूर्वगोष्ठलीला स्रौर उत्तरगोष्ठलीला हमने भ्रमण के समय त्रास्वाद करने की व्यवस्था की है। त्र्याहार के समय की पूजा के भीतर जिससे हमारा ब्राहार उनके ब्राहार में पर्यवसित हो सके इस ब्रोर दृष्टि रखी है और हमारी निद्रा जिससे समाधि में परिण्त होकर निकुंजलीला त्रास्वादन में सहायक हो सके इस त्रोर भी दृष्टि रखी गयी है।

समवेत पूजा के यंगों को किसी विशेष सम्प्रदाय में सीमागद्ध करने का सुयोग नहीं दिया गया है। हमारे व्यवहृत कृष्णादि शब्द सब धम के पुरुषोत्तमभाव के द्योतक हैं। जिससे वन्धु-वान्धवों को, यहाँ तक कि जीवमात्र को भगवद्-विग्रह में परिण्त किया जा सके, हमारे सब कार्य पूजा में परिण्त हो सकें, चिन्तन ध्यान में तथा निद्रा समाधि में, पर्यविति हो सकें, इस य्रोर दृष्टि रखी है। कहना अनावश्यक होगा कि यही य्रार्थ-सम्यता का प्रधान कथन है।

प्राचीन काल के ऋषि-सुनिगर्ग, विशेषतः ऋषिपित्नयाँ, प्रातः उठकर सर्वप्रथम मगवान से प्रार्थना करते थे—'हे भगवान, रात को जब देह क्लान्त श्रौर मन श्रवसन्न हो गया था तो हम तुम्हारी कोड़ में जाकर

सो गये थे। तुम्हारी कृपा अरोर स्नेह से हमारी देह की क्लान्ति अरोर मन का अवसाद अव दूर हो गया है। अव हम तुम्हारे संसार में तुम्हारे त्र्यादेशानुसार तुम्हारे श्रियतम जीवों की सेवा में जाते हैं। तुम हमें देखते रहना, चलाना, विपरीत कार्य से रच्चा करना, हमारे जीवन में तुम्हारी इच्छा पूर्ण सफलता लाभ करें। स्नान के समय मन में कहते थे—'हे भगवान, जल से हमने स्थूल देह तो शुद्ध करली किन्तु यह जल हमारे मन के निकट तो नहीं पहुँच सकता, तुम ग्रपने कृपा-वारिवर्षण द्वारा हमारे भीतर के सब तत्त्व पवित्र कर अपनी इच्छा-पूर्ति के, अपने जीवों की सेवा के, उपयुक्त करदों । भोजन पकाते समय ऋषिपत्नियाँ प्रार्थना करती थीं —'हे भगवान, तुम्हीं तो हमारे तृप्तिविधान के लिए हमारे वन्धु-त्रांधवों के रूप में समागत हो। तुम जब तक इनके भीतर स्रात्म-प्रकाश करते हो तभी तक ये हमारे प्रिय उपास्य हैं। तुम्हारे अप्रकाश से हम इनको श्मशान की भस्म में परिण्त करने को बाध्य होते हैं। तुम्हीं हमारे प्रकृत ग्रात्मीय, प्रकृत प्रिय हो—यह तत्त्व उपलब्ध करने का सुयोग दो। हम तुम्हारे लिए ही भोजन पका रही हैं, हमारे यह अन्नादि तुम्हारे महरायोग्य हों एवं इनके भीतर तुम्हीं यह स्रन्नादि महरा कर हमारे कार्य को सार्थक कर रहे हो-यह तत्त्व हम अन्तर में उपलब्ध कर सकें'। ऋषिगए। किसी को उपदेश करते समय प्रार्थना करते थे- 'हे भगवान, तुम हमारे मन ग्रौर वाक्य द्वारा प्रकाशित होकर हमारे मुख से उपदेश प्रदान करो । हमारे मुख से वचन इस प्रकार उचारित हो जैसे तुम हो हमारे भीतर से बोल रहे हो? । सब कामों में यह उपलब्ध करने की चेष्टा होती थी कि भगवान ही हमारे भीतर बैठे कार्य कर रहे हैं, वहीं प्रकृत कर्त्ता हैं, हम निमित्तमात्र हैं। संध्या के पूर्व वे उपलब्ध करने की चेष्टा करते थे कि भगवान जैसे व्याकुल हुए उनको संसार के कर्मचेत्र से अपनी गोद में त्राकर विश्राम करने के लिए वुला रहे हैं। सारी रात भगवान का सानिष्य उपलब्ध करने की चेष्टा करते थे।

श्रातः बिछौने से उठने के पूर्व पूजा--भगवान किस प्रकार मातृ-ल्प धारण कर हमारी सब ग्लानि दूर कर हमारे भीतर शक्ति संचार कर देते हैं पहले यह तत्त्व उपलब्ध करना चाहिए। फिर 'ॐ तत्सत्' मंत्र उचारण करके भगवान ही जीव-जगद्हप में परिणत श्रथवा विवर्तित हैं यह तत्त्व उपलब्ध कर सबके भीतर भगवान का श्रस्तित्व उपलब्ध करने की चेष्टा करनी चाहिए। इसके बाद 'ॐ तद् विष्णोः " इत्यादि मंत्र उचारणकर ऋषिगण भगवान का परम पद उपलब्ध करने की चेष्टा करते थे। तत्पश्चात् 'ॐ वाङ् में मनिसः """ इत्यादि मंत्र उच्चारण कर भगवान ही मुख्य कर्ता हैं, जीव केवल निमित्तमात्र है—उन यंत्री के हाथ में एक यंत्रमात्र है—यह तत्त्व उपलब्ध कर कई एक बार गायत्रीमंत्र जप की सहायता से अपने सब तत्त्वों को भगवत्-ज्योति से ज्योतिष्मान, भगवद्भाव से परिभावित, करने की चेष्टा करनी चाहिए। फिर 'हे विश्व-नाथ"" इत्यादि श्लोक पाठ कर कहना चाहिए — हे भगवान, रात में तुम्हारी कृपा व तुम्हारे स्नेहस्पर्श से मेरी सव क्लान्ति और अवसाद दूर हो गये हैं। अब मैं तुम्हारे आदेशानुसार तुम्हारे प्रियतम जीवों की सेवा में संसार में जाता हूँ; कृपा करके मुक्ते देखते रहना, मुक्ते चलाना, मेरी रचा करना, मेरे जीवन में तुम्हारी इच्छा पूर्ण सफलता लाम करे'। 'लोकेश चैतन्यमयाधिदेव' एवं 'जानामि धर्मे न च मे' इत्यादि मंत्र उचा-रण कर भगवान को इस देह का अन्तर्यामी चालक और स्वामी समक्तकर उनका मुख्य कर्त्तत्व उपलब्ध करना चाहिए।

'ॐ गुरुम्यो नमः, ॐ वान्धवे म्यो नमः' इत्यादि मंत्र के भीतर हम सृष्टि के त्यादि काल से जितने ज्ञानदाता हुए हैं उन सब को एवं माता-पिता, वन्धु-वान्धव तथा समस्त जीव त्यौर देवतात्र्यों को—त्यर्थात् जिनके हम सम्पूर्णतः ऋणी हैं उनको—कृतज्ञताप्रकाशपूर्वक प्रणाम के द्वारा उन सब के मूलाधार श्रीमगवान को प्रणाम करने के लिए उपदिष्ट हैं।

इसके वाद 'मन्नाथः श्रीजगन्नाथः' एवं 'कृष्णं स्मरामि ममैकवल्लभं' इत्यादि मंत्र पाठ कर श्रीभगवान को प्रणाम करना चाहिए।

भूमण के समय पूजा—हमारा भ्रमण जिससे भगवत् परिक्रमा में पर्यवित्त हो इसकी चेष्टा करनो होगी। प्रातः भ्रमण के समय भगवान की पूर्वगोष्ठलीला का ख्रोर सायंकाल उत्तरगोष्ठलीला का चिन्तन कर चारों ख्रोर के सब दृश्य पदार्थों में श्रीभगवान का ख्रस्तित्व ख्रौर लीला-तत्त्व ख्रास्वाद करना होगा। सुविधा हो तो 'श्रीमूर्त्तिदर्शन' के स्तव पाट कर लिये जायँ। साधकों ने भ्रमण के समय, मेरुदंड के भीतर चढ़ने-उत्तरने के साथ साथ, नाम जप का भी विधान किया है। कोई कोई महात्मा यहाँ 'यो मां पश्यित सर्वत्र "" इत्यादि श्लोक का तत्त्व ख्रास्वाद करने की चेष्टा करते हैं।

स्नान के समय पूजा—देह ग्रौर चित्त शुद्ध हुए विना भगवदु-पलिध्ध सम्भव नहीं; इसलिए हम ग्रपने देह, चित्त तथा सब तत्त्वों को शुद्ध करने के लिए, ग्रपने को भगवत्-प्राप्तिके योग्य बनाने के लिए, स्नान करने जा रहे हैं—यह तत्त्व मन में उपलब्ध करना होगा। तेल मलने के समय ग्रनुभव करने की चेष्टा करनी होगी कि मेरे भीतर भगवान हैं, मैं उनके ग्रंग में तेल मल रहा हूँ। स्नान करने जाते समय शुद्धितत्त्व के निर्दिष्ट कुछ श्लोकों का पाठ करना चाहिए। जल के निकट जाकर विष्णुस्मरण का मंत्र पढ़ना चाहिए। इस विषय में जल का तत्त्व चित-नीय है। जल के भीतर कौन हैं ग्रार्थात् जलहप में कौन ग्रागत हैं ? ('रसोऽहमण्सु'—गीता ७ ग्रा. प्रश्लोक द्रष्टव्य है) जल क्यों हमारी शुद्धि में सहायक होता है ? देह को भगवान का मन्दिर समफ्तकर स्नान के समय भगवत्-मन्दिर-मार्जन का रहस्य चिन्तन करना चाहिए।

> आत्मेन्द्रियसमायुक्तं देहं श्रीहरिमन्दिरम्। स्नानेन शोधनं तस्य विधेहि कृपया तव।।

'हे भगवान, जल की सहायता से उसे अपनी स्थूल देह को शुद्ध करने का सुयोग मिला। जिससे जल में निहित सूद्दम तत्त्व मेरे देहस्थ सब तत्त्वों में प्रवेश कर उनको शुद्ध करने में समर्थ हों, इसकी द्या करके तुम व्यवस्था करो। तुम मेरे भीतर स्थित हुए अपने सृष्ट किये हुए यंत्र का आगन्तुक मल दूर कर इसको अपनी उपलब्धि के योग्य एवं अपने प्रिय कार्य साधन में समर्थ करो।

अद्भिर्गात्राणि ग्रुध्यन्ति सनः सत्येन ग्रुध्यति । विद्यातपोभ्यां भूतात्मा बुद्धिर्ज्ञानेन ग्रुध्यति ॥

इस श्लोक का मर्म हृदयंगम करने की चेष्टा करनी चाहिए। स्नान के पश्चात् आब्रह्म-स्तम्ब पर्यन्त त्रिभुवन के समस्त जीवों की तृति के लिए तर्पण करने का विधान है। इसके बाद 'असतो मा सद्गमय' एवं 'मद्रं कर्णेभिः शृगुयाम' इन दो श्रुतियों का पाठ करना चाहिए और अन्त में 'सर्वेऽत्र सुखिनः सन्तु' आदि प्रार्थना मंत्र पाठ कर, सब जीवों के कल्याण की प्रार्थना कर और अपने को शुद्ध और ज्योतिर्मय चिन्तन कर सर्वत्र ब्रह्मदर्शन की चेष्टा करनी चाहिए।

आहार के समय पूजा — श्रीमगवान ही ग्रन्न हम समागत हैं। फिर वे ही हमारी इन्द्रियादि द्वारा ग्रन्न ग्रहण कर तत्प्रदत्त देह की पुष्टि साधन करते हैं ग्रीर इस देह की ग्रपने प्रिय कार्य साधन के उपयुक्त कर ग्रपनी इच्छापूर्ति में नियुक्त रखने की चेष्टा करते हैं, सर्वप्रथम यह तत्त्व चिन्तनीय है।

त्रह्मार्पणं ब्रह्म हविः ब्रह्माग्नो ब्रह्मणा हुतम्। ब्रह्मेव तेन गन्तव्यं ब्रह्मकर्म समाधिना॥

तत्पश्चात् इस ग्रन्न को उनके ग्रहण्योग्य पवित्र कर लेना होगा। इसके बाद वे ही हमारे भीतर बैठे ग्रन्न ग्रहण कर रहे हैं, यह तत्त्व चिन्तन कर ग्रौर खाद्य पदार्थ भगवान को निवेदन कर सबको यह निवे-दित प्रसाद वितरण करने की व्यवस्था है। सबको वितरण करने के बाद जो बचे उसे भोक्ता को स्वयं ग्रहण कर तृप्ति बोध करनी होगी। अन को ब्रह्मभाव से परिभावित कर भगवान को निवेदन करने का विधान है। अन्निनेदन के भीतर निम्नलिखित तत्त्व चिन्तनीय हैं:—

- (१) ॐ तत् सत्। ॐ उच्चारण करके चित्त को भगवत्समीप ले जाना चाहिए। फिर यह तत्त्व अनुधावन करना चाहिए कि वे ही जीवजगद्दप ने परिणत अथवा विवर्तित हैं।
- (२) एतदन्नादिकं सर्वे ॐ ग्रन्छिद्रमस्तु स्वाहा। ग्रन्न पवित्र भाव से तैयार किया गया है ग्रीर उसमें कोई ग्रपवित्र पदार्थ तो नहीं है, इसकी परीचा करके ग्रीर भगवान का नाम स्मरण करके ग्रन्न को ग्रमृत में परिणत करना चाहिए।
- (२) ॐ त्रमृतोपस्तरण्मित स्वाहा । ॐ त्रमृतिपिधानमित स्वाहा । यह त्रन्नादि ऊपर त्रौर नीचे (सब तरफ़) त्रमृत से परिभावित हो जाएँ त्रौर इसके फलस्वरूप यह शुद्ध त्रन्न हमारी भगवत्-प्राप्ति में सहायक हो।
- (४) ॐ ब्राहारशुद्धौ सत्त्वशुद्धिः सत्त्वशुद्धौ ध्रुवास्मृतिः। ब्राहार के द्रव्य केवल स्थूल ब्रन्न में सीमानद्ध नहीं हैं, शब्द-स्पर्शादि जो कुछ मनोबुद्धि प्रभृति द्वारा प्रहण किये जाते हैं वे सभी ब्राहार्य हैं। 'ब्राह्यते मनसा बुद्ध्या इन्द्रियंदेः स ब्राहारः'—ब्र्यात् मन, बुद्धि, इन्द्रियादि द्वारा जो कुछ प्रहण किया जाता है वह सभी ब्राहार है, यह व्याख्या समस्क कर ब्रयने सन तत्त्वों को शुद्ध कर सकने से हमारी ब्रात्मा के सम्बन्ध में—भगवान के सम्बन्ध में—स्मृति जाग उठेगी। इसके बाद निम्नलिखित प्रणाली द्वारा मंत्रपाठ ब्रौर भावना करनी चाहिए।
- (क) मूलाधार में मन स्थिर करके—ॐ अन्नमयाय स्वाहा इदम-नम्। हे भगवान, तुम इस देह की पुष्टि के लिए अन्नरूप में समागत हो, तुमको नमस्कार।
- ( ख ) मिर्णपुर में चित्त स्थिर करके—ॐ प्राग्णमयाय स्वाहा एप प्राग्णः । यह अन्न रुधिर में परिग्णत होकर प्राग्ण की पृष्टि साधन करे ।

- (ग) अनाहत में चित्त स्थिर करके—ॐ मनोमयाय स्वाहा एतन्मनः । यह रुधिर वीर्य में परिसात होकर मन के देवता की पृष्टि विधान करें।
- (ङ) ग्राज्ञाचक्र में मन स्थिर करके —ॐ त्र्यानन्दमयाय स्वाहा एष ग्रानन्दः। यह त्र्योंजस् सुधा में परिणत होकर ग्रात्मा त्र्यौर परमात्मा को तृप्ति विधान करे।

यहाँ देहस्थ पंचकुण्ड में आहुति प्रदान कर प्रकृत पंच महायज्ञ का ध्यान करना विधेय है। देह में किस प्रकार एक परिणति साधित हो रही है (Process of Rectification) यह तत्त्व आस्वादनीय है।

िक ] एतदन्नादिकं सर्वे ॐ परब्रह्मारो स्वाहा । यह स्रान्न हमारे देह की पुष्टि विधान करे ।

[ ख ] एतदनादिकं सर्वे परमात्मने स्वाहा । इस ग्रन्न का सारांश हमारी बुद्धचादि की पृष्टि विधान करे, देहयंत्र को भगवत्-कार्य साधन की योग्यता दान करे ।

[ग] एतदन्नादिकं सर्वं ॐ नमो भगवते वासुदेवाव स्वाहा। इस अन्न का सारांश अमृत में परिणत होकर हमको भगवल्लीला आस्वादन की योग्यता प्रदान करे।

कोई कोई यह तीन मंत्र पृथक पृथक उचारण न करके केवल 'एतदन्ना-दिकं सर्वे ॐ ब्रह्मार्पणमस्तु' यह मंत्र उच्चारण करते हैं। 'हे भगवान, तुम्हीं अन्नादि हुए में हमारी देह रत्ना के लिए, हमारे शान्ति विधान के लिए, हमारे परम कल्याण के लिए उपस्थित होकर पुनः इन अन्नादि को हमारी इन्द्रियों के द्वारा अपने निकट ले जाकर हमारी अन्नादि-ग्रहण क्रिया कों यह में परिणत करते हो। वस्तुत: तुम्हारा ही प्रदत्त अन्न तुम्हीं को प्रदान करने से अमृत में परिण्त हो जाता है सुभको यह तत्त्व समभने की बुद्धि दो? |

'सहयज्ञाः प्रजा सृष्ट्या' (गीता ३ ग्र० १० श्लोक) इत्यादि मंत्रों का सूद्रम भाव से विचार करने पर हम भगवान के सृष्टि रहस्य ग्रौर जीवजगत् के परिपालन-रहस्य को एवं वे किस प्रकार सब की पूर्णता-प्राप्ति, भगवत्-प्राप्ति, में सहायक हैं इसको उपलब्ध करने का सुयोग पाते हैं। हम उनकी इस शुभेच्छा व शुभकार्य में वाधा देकर नाना प्रकार की व्याधियाँ उत्पन्न करते हैं। हम ग्रपने सभी कार्यों द्वारा भगवदिच्छा में वाधा न देकर उनकी इच्छा पूर्ण सफल करने में सचेष्ट हों, यही जीवयज्ञ ग्रथीत् नरमेधयज्ञ का प्रधान उद्देश्य है।

भगवान को निवेदन करने के बाद सब जीवों के लिए प्रसादह्य में कुछ अन रखकर अवशिष्ट अन्न स्वयं भोजन करने की व्यवस्था देखी जाती है।

> ॐ त्राब्रह्मभुवनाल्लोका देवर्षिपितृमानवाः। मया दत्तेन त्रन्तेन तृष्यन्तु भुवनत्रयम्॥

त्रर्थात् मेरा प्रदत्त ग्रन्न समस्त देवतात्र्यों ग्रौर समस्त जीवों का तृति-विधान करे । यहाँ बलि-रत्त्रण्-तत्त्व चिन्तनीय है !

स्वयं प्रसाद पाने के समय प्रथम पाँच श्रास पंच प्राण में त्र्याहुति प्रदान करने के पाँच मंत्रों का पाठ करना विधेय है।

[क] ॐ प्राणाय स्वाहा। हे प्राण इस ग्रन्न को रक्त में परियात करो।

[ख] ॐ त्रपानाय स्वाहा । हे त्रपान, तुम त्रपनव ग्रन्न को मल-रूप में बाहर निकाल दो ।

[ग] ॐ व्यानाय स्वाहा। हे व्यान, तुम रक्त को सब शरीर में चालित करो। [घ] ॐ समानाय स्वाहा। हे समान, तुम जहाँ जितने रक्तादि की ग्रावश्यकता है वहाँ उतना रकादि दान करो।

ङि] ॐ उदानाय स्वाहा । हे उदान, तुम मेरे देहादि की परिणति व ऊर्ध्वगति में सहाय हो ।

इसके बाद नमस्कार—

योऽयं देवोऽन्तरे तिष्ठन् पचत्यन्नं चतुर्विधम्। येन दत्तमिदं सर्वे तस्मै परात्मने नमः॥ ॐ आविरावीम्भे एधि॥

हे ब्रह्मज्योति, तुम मेरे सब तत्त्वों को ग्रापनी शक्ति से शक्तिमान् कर, ग्रापने भाव से परिभावित कर, ग्रापने शिय कार्य के ग्रानुष्टान में नियुक्त करो।

कार्यचेत्र में पूजा—हमारी देह के सब यंत्र भगवान ने बनाये हैं, सब यंत्रों में भगवत्-प्राप्तिके अनुकूल शिक्त निहित है। वे ही यंत्रीहप में इन यंत्रों को चला रहे हैं। मैं निमित्तमात्र हूँ। हमें उचित है कि हम उदासीन भाव से स्वहप में अवस्थित रहकर भगवल्लीला दर्शन करें। किन्तु अहंकार हमारे और भगवान के बीच में आकर हमें भगवान को देखने नहीं देता, भगवान को लीलोपलिध करने नहीं देता। इसलिए कोई भी काम करने से पहले मन ही मन यह प्रार्थना करना चाहिए।

यद् यत् कृतं हृषीकेश तत् सर्वेच त्वया कृतम्। निमित्तमात्रं छोकोऽयम् इति से निरुचछा मतिः॥

जिस प्रकार त्र्यपने भीतर भगवत् -कर्तु व की उपलब्धि करनी होगी उसी प्रकार सब के द्वारा जो भगवान मेरे कल्याण के लिए गुभको सहायता करने में तत्पर हैं यह तत्त्व भी उपलब्ध करना होगा।

रात्रि की पूजा—प्राकृतिक नियमानुसार दिन कार्य का व ज्ञानचर्चा का समय है श्रौर रात्रि विश्राम का, मिलन का, प्रेमास्वादन का समय है। जब हम संसार के काम से क्लान्त व श्रवसन्न हो जाते हैं तब प्रकृति देवी हमको विश्राम की ग्रोर ले जाने के लिए व्यस्त होती हैं। उनके ग्रावाहन से जीवजगत् के सभी प्राणी मानों माँ के निकट लौटने के लिए व्यस्त हो जाते हैं। वैष्णवगण उत्तरगोष्ठलीला द्वारा यह तत्त्व ग्रास्वाद करते हैं।

साधकमात्र को सायंकाल होते ही भगवान का त्रावाहन (माँ की पुकार, कृष्ण की वंशीध्विन ) श्रवण करने की चेष्टा करनी चाहिए । भक्त (जीव ) भगवान का कितना ग्रापना है, जीव के लिए वे कितने व्याकुल हैं, भक्त के विना जैसे भगवान रह ही नहीं सकते । साधकगण संसार का काम शेष कर भगवान के निकट भगवद्धाम लौट जाने के लिए व्याकुल हो जाते हैं—उन्मादिनी राधा का भाव, गौरांगदेव की सायंकाल की व्याकुलता, त्रास्वाद करने की चेष्टा करते हैं । शाक्तगण शिशु-सन्तान के लिए माँ को व्याकुलता का तत्त्व चिन्तन करते हैं । इसके बाद शुद्धितत्त्व चिन्तनीय है । माँ मानो लड़के को स्नान कराके, शुद्ध कराके, लड़के का श्रवसाद व ग्लानि दूर करके तथा ग्रापने भाव से परिभावित करके उसको ग्रापनी गोद में बुला लेने के लिए व्यस्त हैं ।

सगवान के निकट जाने के लिए सुमार्जित होना पड़ेगा। स्नान के द्वारा सब मलीनता, वासना-कामना, निजसुखस्पृहा, प्रतिष्ठामोह त्यागकर चित्त को कृष्ण-सुखैक-तत्पर करना पड़ेगा। ग्रपने चित्त को भगवान का ग्रावाहन करने के, भगवान को ग्रानन्द देने के, उपयुक्त करना पड़ेगा। चित्त से सब कामना ग्रोर संस्कार दूरकर चित्त को भगवद्-भाव से परिभावित करने की चेष्टा कर ग्रन्थाभिलाषिताश्च्य करना पड़ेगा। भगवान हमारे हृदय में ग्राविभूते होने के लिए एवं ग्रवस्थान करने के लिए लुब्ध हों इस तरफ हिए रखनी होगी। गायकीजप ग्रथवा पट्चक-मेद इत्यादि की सहायता से चित्त को सहस्रार के तरफ, भगवद्धाम के तरफ, ले जाना होगा। सिखयों के संग श्रीराधा का ग्रामिसार एवं संकेत स्थान में जाने का तत्त्व यहां ग्रास्वादनीय है। ग्रपने स्वस्पतत्त्व ('ग्राहं देवो न चान्योऽस्मि' एवं 'सत्यिप भेदापगमे नाथ' इत्यादि

रलोक ) की सहायता से भगवत्-स्वरूपतत्त्व (सखीतत्त्व, राधातत्त्व, कृष्ण-तत्त्व ) एवं कुंजलीलारहस्य अथवा शाकों के लिए माँ की करूणावनत दृष्टि एवं सन्तान के लिए माँ की व्याकुलता का भाव हृदयंगम करने की चेष्ठा करनी होगी।

इसके बाद बैब्णव साधकगण भगवान के ह्नप व गुण से सुन्ध होकर श्रीभगवान के वरणीय व लोभनीय स्वह्म की उपलब्धि करने की चेद्य करते हैं। शाक साधकगण माँ के ऐश्वर्य, सौन्दर्य और माधुर्य का रहस्य चिन्तनकर ग्रानन्द में विभोर हो जाते हैं। भगवान का ह्नप 'इतर-राग-विस्मरणम्' है; लोभ ही भगवत्-प्राप्ति में प्रधानतः सहायक है, स्वार्थ और मुखस्प्रहा भगवत्प्राप्ति में कितनी बाधा डालते हैं एवं मगवान के विना किसी तरह से काम चल ही नहीं सकता—यह तत्त्व ग्रास्वाद करने की चेद्या करनी होगी। यहाँ भगवत्-स्वह्म चिन्तन, भगवान का ध्यान, इत्यादि तत्त्व चिन्तनीय हैं।

तत्पश्चात् साधक न्यासतत्त्व की सहायता से यह तत्त्व ग्रास्वाद करने की चेष्टा करता है कि भगवान ही सब कुछ हैं, वे ही सब कर रहे हैं, वे ही सब ह्यों में ग्रोर सब तत्त्वों में विराजमान हैं, उनको छोड़कर ग्रोर कुछ भी नहीं है।

इसके बाद उपचारसमर्पण करते समय साधक देखता है कि
भगवान ही तो बास्तव में मेरी सेवा कर रहे हैं, वे ही सुमको सब कुछ
दे रहे हैं | उनको अर्पण करने के उपयुक्त मेरे पास कुछ भी नही है;
यहाँ तक कि मेरी आत्मा भी उन्हों का दान है | अपनी आत्मा को उनसे
पृथक समम्मने के कारण ही तो मेरा सब दु:खकष्ट है | तब साधक अपने
व्यष्टि तत्त्वों की भगवान के समष्टि तत्त्व में आहुति देकर, समष्टिमावापन्न
होकर, राधातत्त्व आस्वाद करने की चेष्टा करता है | तब साधक के
निकट 'पर' कहकर कुछ नहीं रह जाता | सब के सुख में सुखी होने की
चेष्टा के फलस्वहप साधक मगबद्-भाव से परिभावित होने लगता है |

श्रव साधक गुरु-निर्दिष्ट विशिष्ट भाव (दास्य, सख्य, वात्सल्य, मधुर) का चिन्तन करते करते, श्रपने इष्ट भाव से परिभावित होकर, उनसे तन्मयता लाभ करने की चेष्टा करता है। इष्ट के श्रांतिरिक श्रन्य कोई भावना फिर उसके मन में नहीं श्रांती। इष्ट की सेवा व तृप्ति-विधान के श्रांतिरिक श्रीर कोई प्रार्थना उसके मन में नहीं उठती। तभी साधक के चित्त में श्रन्याभिलावितारात्या कृष्ण-सुलैकतत्परा भिक्त का स्पुर्ण श्रारम्भ होता है। याद रखना होगा कि साधना द्वेत भाव से श्रारम्भ होती है। साधक श्रनुभव करता है कि उसके श्रीर भगवत्तत्त्व के श्रांतिरक श्रीर सब तत्त्व लुप्त हो गये, केवल ध्याता श्रोर ध्येय रह गये श्रोर ध्यान श्रांतिरूप में हो रहा है।

इसके फलस्वरूप विशिष्टाद्वैत भाव उत्पन्न होता है—में देह हूँ वे त्रात्मा हैं, मैं यंत्र हूँ वे यंत्री हैं। क्रमशः अनुभव में त्राता है कि वे ही मेरे सब कुछ हैं, मेरे अन्तर्यामी चालक हैं वे जिस ताल और जिस सुर में इस देह यंत्र को चलाना चाहते हैं उसी ताल ग्रौर उसी सुर में चलना इसकी चरम सार्थकता है। पहले बताया गया है कि रात्रि लययोग एवं दिन राजयोग ग्रास्वाद करने का समय है । शाक साधकगण इस स्थान में समस्त कलिपत भेदभाव दूरकर माँ को पूर्णतः स्रात्मनिवेदन कर, माँ की अभय गोद में पूर्णाहप से विश्राम लाभ करने की चेष्टा करते हैं। अष्टकालीय लीला की सहायता से, राधाकृष्ण की निकुंजलीला तत्त्व.दारा, यह लययोग पूर्ण परिस्ति लाभ करता है। यह तत्त्व केवल उन्नत साधकराण महानिशा की साधना द्वारा आस्वाद कर सकते हैं। राधाकृष्ण की लीला का तत्त्व ग्रास्वाद करना ही साधक के ध्यान का विषय है। राधातत्त्व समप्टिभावापनन है — संखियाँ उसकी कायव्यूहमात्र हैं। निकुंज लीला में प्रवेश करने के समय राधारानी अपने समस्त कायव्यूह को अपने भीतर संहतकर ह्लादिनी शक्ति के पूर्ण विकाशरूप में आतमप्रकाश करती हैं। तब अवशिष्ट रह जाता है कृष्णतत्त्व और उसका स्फरणमात्र राधा- तत्त्व । राधा एकत्रार कृष्ण में लीन हो जाती हैं ग्रौर फिर कृष्ण से ग्रलग हो जाती हैं। इस लीला के परिगामस्वरूप राधा सम्पूर्णतः कृष्णमय होकर कृष्ण में लीन हो जाती हैं। यह तत्त्व ग्रास्वाद करने के लिए साधक को पहले सखीभाव से परिभावित होकर, ऋपने सव तत्त्वों को प्रथमतः स्खीतत्त्व में तत्पश्चात् राधातत्त्व में आहुति देकर, फिर समष्टि भाव ( राधाभाव ) में स्थिर होकर, राधातत्त्व का ध्यान कर उसमें तन्मयता <mark>लाभ करनी होगी । राधाभाव में तन्मयता लाभ किये विना रात्रि की पूजा</mark> (निकुंजलीला का रहस्य) ग्रास्वाद करने की थोग्यता प्राप्त नहीं हो सकती। कोई कोई साधक हवन-तत्त्व की सहायता से समष्टिभावापन्न होकर अर्थात् <mark>अपने व्यष्टि अन्तमयादि पंचकोश को समध्गित अन्तमयादि पंचकोश में</mark> त्राहुति देकर, विशिष्टाद्वैत तत्त्व स्रास्वाद करने की चेष्टा करते हैं। इसके बाद नीचे के तत्त्वों को एक एक करके ऊपर के तत्त्वों में आहुति देकर 'सर्वे खल्विदं ब्रह्म' तत्त्व उपलब्धकर पूर्ण त्रखंड ब्राद्वय तत्त्व में प्रतिष्ठा लाभ करते हैं। अर्थात् अपने समष्टिगतं अन्नमयादि कोश को क्रमानुकूल जपर के समष्टिगत तत्त्वों में आहुति देकर, सर्वव्यापी आत्ममय होकर 'सर्वे खिल्वदं ब्रह्म' तत्त्व ग्रास्वाद करने की योग्यता लाभ करते हैं। इसके फलस्वरूप राधारानी किस प्रकार त्र्यपने को सम्पूर्णतः कृष्ण में त्राहुति देकर कृष्णमय हो जाती हैं, यह तत्त्व विश्वं जुहोमि वसुधादि-शिवावसानम्' द्वारा त्र्यास्वाद करने की चेष्टा करते हैं। रात्रि की पूजा ( महानिशा की पूजा ) निकुंजलीलास्वादन का नामान्तरमात्र है। याद रखना होगा कि स्वयं राधाभाव से परिभावित हुए विना साधक के लिए निकुंजलीला ग्रास्वाद करना कठिन ही नहीं वरन् ग्रसम्भव है।

पहले हो बता दिया गया है कि हमारी यह पूजा किसी सम्प्रदाय में सीमावद्ध नहीं है । राधाकृष्णतत्त्व सर्वत्र सब सम्प्रदायों के इष्ट तत्त्वों के प्रतिनिधि हैं । ्रशुद्धि पत्र

वशीष्ट

| .वंडा           | पंक्ति | हिष्टी अशुद्ध            | ç    | शुद्ध        |
|-----------------|--------|--------------------------|------|--------------|
| (१०)            | १०     | मुल सुतरा                | 9    | सुतरां       |
| 23              | १०     | मावोंके                  | ç    | भावोंका      |
| -5 is .         | ३      | <b>इस्</b> समर्थ         | 5    | समर्थ        |
| 88              | Ę      | िए सनः                   | 119  | नम:          |
| २१              | 38     | 'अधीनाचे                 |      | नीचे         |
| 78              | २६     | ाक्षाह निदिष             | 4    | निर्दिष्ट    |
| 22              | રપૂ    | हुद्धः चिवयों            | gr   | कवियों       |
| २७              | ६      | श्रापितार कवन            | 12   | कचन          |
| ₹१ -            | १२     | शास्त्र इद्रियों         | 1    | इन्द्रियों   |
| 38              | २०     | सर्वभूती                 | 24   | सर्भूत       |
| ४८              | १४     | बुद्धि                   | 15   | शक्ति        |
| ·पू <b>६</b> ः  | 8      | विजतः                    | Ğ1   | वर्जितः      |
| प्रदेशकागृह     | १४     | <b>एए १८०० मातृमवस्व</b> | 17   | मातृसर्वस्व  |
| प्रहात्म        | 3      | (Principle)              | (Pri | nciple का)   |
| ७१              | १३     | कत्तर्व                  | 24   | कत्तृत्व     |
| ७५ अव्यक्ति     | 8      | अञ्चलका तत्त्ववित्त      | 17   | तत्त्ववित्तु |
| <b>अन्यक्ता</b> | १७     | राक्ष्रामः सका           | 1    | इसका         |
| <b>石</b> 集      | १३     | ि पूर्यता                |      | पूर्णता      |
| ZESPILE.        | २२     | भारत कुमरो<br>-          | 2    | कुमारी       |
| E 0410 3        | १७     | सर चृतन्तु               | 18   | कृतन्तु      |
|                 |        |                          |      |              |

( ? )

| पृष्ठ   | पंक्ति | त्रशुद्ध           |          | शुद्ध            |
|---------|--------|--------------------|----------|------------------|
| १००     | 2      | दशितं              | वंदित    | दर्शितं          |
| 200     | ₹ .    | ं क्षा तस्म        | 05       | तस्मै            |
| १०५     | 2      | भीनाम सव           | 03       | सर्वे            |
| ११८     | २      | मजु                |          | , मंजु           |
| १२१     | १५     | थले                | B. W.    | स्थले            |
| Fig. 10 |        | परिशिष्ट           |          | 7                |
| 14      | 4      | ग्रीण उनका         |          | उनकी             |
| 18      | 19     | करत                | 29       | करती             |
| 32      | 21     | त्रुतन्द्रिय       | 1        | त्र्रतीन्द्रिय   |
| 36      | 1      | व्याष्ट            | 59       | व्यष्टि          |
| 40      | 24     | नरस 🐇              |          | नीरस             |
| 48      | 15     | ा जावन             | 2.83     | जीवन             |
| 72      | 15     | ः हर्ष ह तत्र      |          | यत्र             |
| 72      | 17     | ब्रह्मदर्शेन       |          | बह्मदर्शन        |
| 82      | 23     | (elgionia श्रन्तरग | Mary Pro | <b>ग्रन्तरंग</b> |
| 86      | 24     | क्र क्र निवास      | 5.5      | निर्वाण          |
| 97      | 17     | गारीहरू सर्वाचस्तर |          | सर्वोचस्तर       |
| 100     | 1      | भगवत्काय           | 27       | भगवत्कार्य       |
| 102     | 2      | साम्य से           | 5.9      | Ĥ                |
| 124     | 2      | े अस्थना           | 7,       | साधना            |
| 132     | 18     | गुन्तुः धम         | 0 9      | धर्मों.          |
|         |        |                    |          |                  |

